Vol. 1, No. 2 November 1987

# aryavaidyan



## āryavaidyan

A Quarterly Journal of the Arya Vaidya Sala, Kottakkal

> सतताध्ययनं, बादः परतन्त्रावलोकनम् । सद्विणाचार्यसेवा च बुद्धिमेघाकरो गणः ॥

"Constant study, discussions, observation of other scientific treatises and service of preceptors learned in the respective branches of knowledge are the factors improving intelligence and retentive power."

#### EDITORIAL BOARD

Hon. Consulting Editor: Dr. K. Madhavan Kutty

Chief Editor:

Aryavaidyan N. V. Krishnankutty Varier

#### Board of Editors :

Dr. A. Achyuthan Sri P. V. S. Variar

Sri K. G. Warier

Sri P. Krishna Wariyar

Smt. Indira Balachandran

Dr. C. Ramankutty

Sri T. Kutty Krishna Warrier

#### Advisory Board:

Dr. K. N. Uduppa Dr. N. V. Krishna Warrior Prof. V. P. K. Nambiar Prof. M. K. Prasad

Dr. C. K. Ramachandran

Dr. C. B. C. Warrier

Dr. K. Rajagopalan Dr. S. K. Misra Aryavaidyan S. Varier Aryavaidyan P. S. Varier Mr. Giorgio Fillippo Barabino

## āryavaidyan

A Quarterly Journal of the Arya Vaidya Sala, Kottakkal

Vol. 1, No. 2

November 1987

#### CONTENTS

| Editorial                                                      |                                              | 67  |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----|
| From the pages of Vagbhata                                     | N. V. K. Varier                              | 69  |
| Rasayana Treatment — A Physician narrates h<br>Vaidyamatham Va | nis experience<br>aliya Narayanan Nambudiri  | 74  |
| Viral Hepatitis (Kamala) — Treatment with A                    | yurvedic Drugs<br>C. Nisteswar & M. L. Naidu | 80  |
| Dhanvantari                                                    | K. Kunjunni Raja                             | 85  |
| Surgical Heritage of Ayurveda                                  | C. N. Parameswaran                           | 89  |
| My Experience of Rasayana Treatment —A Pa                      | atient G. F. Barabino                        | 98  |
| Gorochanam — A Chemist's observations                          | A. M. D. Nambudiri                           | 104 |
| An Ayurvedic Approach to Psoriasis                             | P. S. Varier                                 | 109 |
| Arditam (Facial Paralysis)                                     | G. L. Misra                                  | 117 |
| A Report - Medicina Alternativa — 25th Anniv                   | ersary                                       | 120 |
| Message from Dr. S. Yasuda                                     |                                              | 124 |
| AVS Founder's Day Celebrations                                 |                                              | 126 |

| ചില സാര സിധാന്തങ്ങടം      | വൈദ്യാത്നം പി. എസ്. വാര്യർ         | 129 |
|---------------------------|------------------------------------|-----|
| auoro.                    | കെ. രാഘവൻ തിരുമുത്പ്പാട്, ചാലക്കടി | 133 |
| പ്രഭാവം അചിന്ത്യമോ?       | പി. ആർ. വാര്യർ                     | 139 |
| അചലവാതം ഒരു ചികിത്സാനുഭവം | ജെ. വി. തച്ചിൽ                     | 148 |

## āryavaidyan

A Quarterly Journal of the Arya Vaidya Sala, Kottakkal

Annual Subscription

: Rs. 80/-

Outside India

: U.S. dollar 7

(Air Surcharge extra)

Single Copy

: Rs. 25/-

Outside India

: U.S. dollar 2

(Air Surcharge extra)

REDUCED SUBSCRIPTION RATES WILL BE ALLOWED TO STUDENTS
OF ALL SYSTEMS OF MEDICINE

Please address all enquiries and subscriptions to:

The Chief Editor,

'Aryavaidyan' Arya Vaidya Sala, KOTTAKKAL – 676 503 Malappuram District, Kerala State. India

### THE IMPORTANCE OF AYURVEDA IN PRESENT DAY HEALTH CARE

With the impact of modern science and the organisations like Medicina Alternativa taking the initiative in the early sixties of this century for cooperation and integration of all the medical systems of the worldand with the W. H. O. itself realising the relevancy and significance of the movement in the modern scientific context and giving the call for "Health for all by 2000 A.D." at Alma Ata, there has been a marked increase in the popularity of Ayurveda in the west and to a large extent, throughout the whole world. This is an encouraging trend to us, the practitioners of Ayurveda in India, and has served to promote fresh studies into every aspect of our traditional system with the help of modern scientific knowledge. In the recent past, the W. H. O. has come forward to promote such studies by instituting research projects in Ayurveda in different parts of the country.

But the really impressive aspect of our traditional system is not limited to the treasure of medicines it contains, although these medicines, by themselves, are precious indeed for their lasting curative effect without any damaging side-effects. The uniqueness of Ayurveda, the Science of Life, consists in its positive approach to life. Life is for living fully, fulfilling oneself, for which both sound health and a normal life-span are indispensable. Ill-health and a short lifespan are a negation of life-a negation of man's mission on earth. Ayurveda, therefore, insists on an understanding by man of his relationship with nature and the society he lives in, and of his living in harmony with both. The elaborate instructions it gives man how to organise his daily activities in tune with the ever-changing environment around him are still valid today-perhaps more so, when life is so much dominated the influence of a civilization alienating man from nature and society and making him a prey to all sorts of physical, as well as, mental diseases. Purity of mind and body, according to Ayurveda, is the sine qua non for sound bodily and mental health as it can withstand the onslaught of all diseases, and the responsibility for maintaining this purity is cast upon man himself by the Sastra. He has to act consciously to preserve and promote health, realising that it is not a commodity that can be bought in terms of money. In the modern context, when a peoples' health movement is taking shape all over the world, Ayurvedic physicians and organisations can contribute much to strengthen this movement by popularising these great precepts, presented with so much emphasis in our ancient texts, and by educating the public at large on their benefits to them. Wherever it is already being done, these physicians and institutions are doing an inestimable service to mankind.

But the degree of success of such campaigns under present conditions depends on the extent of freedom that a society enjoys from the slavery of commercialised medicine. We welcome such movements coming up here, presently initiated by enlightened modern medical men, scientists and social and cultural workers. An awakening of the people to the increased necessity of a study and utilisation of the herbal treasure and lore of our vast evergreen country helps to go a long way in this process of liberation. The present movement to protect and preserve our national wealth is a patriotic one. When people become aware of the medicinal values of the herbs all around them, it generates in them a sense of self-reliance and instils into them a desire for further observation and trials, and they begin to feel a strong affinity to nature and a love for it. When it happens, it will help much to solve the shortage of useful drugs that is being felt now.

Preserving the purity of the environment is only one aspect of what Ayurveda preaches. Its greatest contribution is perhaps the purification treatments perscribed to maintain health of body In a peoples' health mind. programme, these have a great relevance. Practised very commonly in olden times, their importance has not diminished, but only increased under the present social conditions of a mechanised which lack civilization. in adaptation of men to changing circumstances is the main source of the high incidence of degenerative and psychosomatic diseases. Ayurvedic physicians cannot think of a health programme, promoting health and curing diseases, without the use of purificatory methods such as Panchakarmas. Panchakarma treatments are already being practised in Government Ayurvedic hospitals and are being investigated at research centres. Yet it is a regrettable fact that sufficient attention has not been devoted, even by Ayurvedic practitioners, for the primary inclusion in programme. It is high time that at least simple and uncomplicated purificatory treatments were introduced in Primary Health Centres also. It can be a meaningful step if the basic tenet of Ayurveda that purity of the system is the best guarantee against diseases, and for preservation and promotion of health, is taught by the health workers in these centres to the people attending them.

Notoria know buty varian

#### FROM THE PAGES OF VAGBHATA

#### N. V. K. VARIER

(Apology to our readers: We regret that on account of some unavoidable circumstances we were unable to give Part I of this series fully in our first issue. So, what follows below is the rest of Part I and Part II in full.)

#### RAGADI ROGAN - (Part I Contd.)

In brief, man being a microcosm of the universe, a part of it living in it, and reacting to it, he has to understand nature and its relationship to himself properly. Mind, entrapped by Rajas and Tamas, loses its equanimity and then leads one off the proper track. That is how all diseases originate.

One is obliged, therefore, to understand nature and society and live virtuously, abiding by the rules of hygienic living. Violation of this obligation is, in the final analysis, a wanton error committed to one's own self. Sastras lay down certain sound principles for good health and longevity, One is enjoined, for example, to rise at the Brahma Muhurta i.e. about an hour and a half before sunrise, and not to walk abroad at night unattended, nor ever to go out bare-footed and without such coverings for the head and body as are necessary, and a walking stick for protection. Duty demands of one to respect all elders and teachers while prudence

tells man to avoid free social mingling with others' wives. Pregnant with meaning, these precepts of the Acharyas are the fruits of their long and close observation and study of man and nature. They are drops of wisdom distilled from their experience, and valid as long as the world lasts,

All deviations from these simple sound principles are the result of our unbalanced thinking and occur because of temptations. And all such wrong actions arising out of our unbalanced thinking are called Prajnaparadhas, which, according to the Sastras, are the real causes of diseases. For Prajnaparadhas excite the somatic doshas leading to diseases.

In Caraka, the chapter "Janapadodhwamsaneeya" describes how diseases originated at first. In Krita Yuga, people lived virtuously like Devas. They ate only what they needed to maintain health and enjoyed life without offending nature and man. So they were healthy, strong and radiant like the

Devas. But by the end of Krita and the beginning of Treta, people began to indulge themselves in all sorts of pleasures and became habituated to Atyadana' or the habit of acquiring more than what they actually needed, 'Atyadana' affected them adversely. Their bodies became stout with accumulated nutrition (upachaya). Upachaya creates lassitude and incites the desire to get more and more. This leads to avarice and avarice when frustrated, produces anger, hostility and conflicts. Step by step the conflicts develop into violent wars causing environmental pollution, degeneration and death of vegetation and scarcity of medicines, and a consequent increase in the incidence of The first evil in man diseases. embedded in his mind — thus becomes the seed that produces a vicious circle, ever growing wider and wider, sucking everything into its vortex.

Therefore, to eradicate diseases Caraka exhorts man to cultivate physical and mental control. In the chapter "Kathidha Purusheeyam," Caraka presents Yoga as the one way for deliverance from pain. The cause of pain is attachment. Attachment is due to desire upadha (Trishna). Upadha (Trishna) gives rise to attachment to sensual pleasures. When Rajas and Tamas, the two doshas, existing in the mind of man, get the upper hand, man runs after sensual pleasures. Withdrawing the mind from attachments to sensual pleasures and fixing it steadily in Satwa (purity) is Yoga according to In this state man enjoys a harmony between his mind and body and gains Aiswarya. This is deliverance from pain and real medicine.

Thus this salutatory verse is itself an aphorism introducing us to the broadest conceptions and approaches of Ayurveda in choice and meaningful words.

#### Part II

"अथात आयुष्कामीयमध्यायं व्याख्यास्यामः । इति ह स्माहरात्रेयादयो महर्षयः ॥"

(Athata ayushkamiyamadhyayam vyakhyasyamah t Iti ha smahuratreyadayo maharshayah 11)

"Now we comment on the chapter Ayushkameeyam. Verily it was told by Sages like Atreya" — After paying obesiance to the choice deity, the subject matter is introduced in presenting the first chapter.

The word "Atha" indicates various meanings such as "here, then, now, afterwards, if, supposing, so also, likewise" etc. It is used to introduce a question to denote totality, entirety, doubt or uncertainty according to the context and is followed by other words. Used at the beginning of the works it has an aura of auspiciousness; the word is supposed to have emanated from the throat of Brahma.

"ॐकारआश्वशब्दक्ष द्वावेती ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्वा विनिर्धाती तेनेमी मङ्गलो स्मृतौ ॥" (Om karascathasabdasca dvavetou brahmanah pura । Kantham bhitva viniryatou tenemou mangalou smritou॥)

The sounds "Om" and "Atha" are both auspicious as they emanated "breaking" the throat of Brahma in the past. This statement is symbolic of the

origin of auspicious poetic words, the Mantras, reflecting the truth and music of the whole universe. They emanate spontaneously from the great poet, the highest Seer, who has conquered his personal fancies, attachments and wills: from him the divine sounds flow. The vibrating sound of "Om" rouses one's awareness of the immense and everexpanding universe. The sound of "Atha" carries with it a sense of time with no beginning or end. It is effective in transmitting a sense of humility, indispensable for any disciple and also inspires him with the majesty of the subject.

The first chapter is entitled "Ayushkameeyam" indicating that it is intended for the sake of those who desire a long life-span. Since the whole text is a treatise on how to maintain good health and live fully the normal life-span, fulfilling oneself, this title is applicable to the text itelf. The author appears to have specially chosen it inasmuch as he has succintly given all the basic principles of Ayurveda, directions for healthy living, the aetiology and treatment of diseases and such other relevant matters in this chapter. In Caraka this chapter has the title "Deerghamjeevatheeyam" i. e. "for those who desire a long life," It has to be noted that all Ayurvedic texts start with emphasis on "Swastha Vritta" i.e, with instructions on how to lead a long normal healthy life rather than "Atura Vritta" i. e. with the aetiology of diseases and how to treat them.

The term "Ayuh" means life. But it connotes various aspects of life. Caraka says: "शरीरेन्द्रियसत्वात्मसंयोगो धारिजीवितम् । नित्यगं चानुबद्धं च पर्याग्रैरायुरुव्यते ॥"

(Sarirendriyasatvatmasamyogo dharijivitam 1 Nityagam canubaddham ca paryayairayurucyate 11

Life is a combination of body, organs, mind and soul. It is in perpetual movement. 'एनि इत्याय:' (Eti ityayuh) "that which goes on," Synonyms like नित्यम (Nityaga) (ever moving) अनुबद्ध (Anubaddham) (that which is connected and in continuity) correspond to various aspects of life. The important aspect of life with which we are concerned is that it is always in a flux. Its stability depends upon our conscious efforts to protect and preserve it. It is necessary for us to be conscious of the everchanging universe — of the external and internal influences that affect us such as climate, social and other environmental factors, age, feelings and emotions, food, sex and such other factors — and adjust ourselves correctly to the changes taking place around us. For this, a study of all branches of knowledge concerning man and the universe is recommended. The aim of knowledge is to help man to understand his relationship to the universe and to adapt to the everchanging phenomena around him. So all Sastras are meant to instruct. "Sastra" is defined as that which commands विष्यते अनेन इति शास्त्रं (Sishyate anena iti Sastram) — that which commands and instructs us on the "do's and don't's. Medical science has to incorporate all such studies in it.

"It was like this that the Sages Atreya and others spoke," says the author with a great feeling of wonder. It is also a declaration that the author is presenting only what the great preceptors, had taught. How, according to Caraka, the Sages Atreya and others learned Ayurveda from Bharadwaja and how they in turn handed down the science to their disciples have been pointed out earlier.

"बायुः कामयमानेन धर्मार्थमुलसाधनम् । बायुर्वेदोपदेशेषु विधेयः परमादरः ॥"

(Ayuh kamayamanena dharmartha sukhasadhanam i Ayurvedopadeseshu vidheyah paramadarah ii )

"The greatest regard is to be paid to the teachings of Ayurveda by one who wishes to live a long and healthy life, which is the means to attain Dharma (Virtue), Artha (worldly desire) and Sukha (Happiness)."

This sloka insists that it is the obligatory duty of man to preserve life and live his full life-span by carefully studying and following the rules laid down in the Science of Life. The ultimate aim of life is to attain Dharma, Artha and Sukha. "Dharma" means that which bears and holds the world together. The very existence of this world is based on our virtuous living. "Artha" means that for which one entreats, which one longs to possess, or all worldly possessions and pleasure. "Sukha" or (happiness) can be of two kinds. first is that which affords temporary happiness, unreal in the ultimate analysis. This is happiness derived from sensual pleasures. Lasting happiness can be gained only by leading a life doing one's virtuous or dharmic duties, as such a life leads to nonattachment and to deliverance or Moksha. But all this can be gained only if one is blessed with a long healthy life. So one has to pay the greatest attention and regard to the counsels given below for health and longevity by the Acharyas of Ayurveda. They have not only to be carefully read and understood, but practised as well, in letter and spirit.

"ब्रह्मा स्मृत्वा ऽऽयुषो वेदं प्रजापतिमजिग्रहत् । सो ऽश्विनो तौ सहस्राक्षं सो ऽत्रिपुत्रादिकान्मुनीन् ॥३ ते ऽग्निवेशादिकांस्ते तु पृथक् तत्त्राणि तेनिरे । तेभ्यो ऽतिविप्रकीर्णेभ्यः प्रायः सारतरोच्चयः ॥ ४ कियते ऽष्टाञ्चहृदयं नातिसंक्षेपविस्तरम् ।"

(Brahma smritva) Syusho vedam
prajapatimajigrahat i
So Ssvinou tou sahasraksham
so Striputradikanmunin ii 3
Te Sgnivesadikamstetu
prithak tantrani tenire i
Tebhyo Stiviprakirnebhyah
prayah sarataroccayah ii 4
Kriyate Shtangahridayam
natisamkshepavistaram i

"Brahma recollecting the Veda of life taught it to Prajapati; Prajapati, in his turn, made the Aswins understand it and they, the thousand-eyed (Indra), and he, the Sages like the son of Atri and others. They taugh it to Agnivesa and others, as they—each one of them—composed their own treatises. These treatises are all comprehensive. "Ashtamga Hridaya" is condensed from these elaborate treatises, adopting the essentials and discarding the non-essentials."

The author in this brief narrative sketch on the origin of Ayurveda tries to cover the whole mythological and historical past of this science—its origin and propagation in the world, as well as, the objective behind the composition of the present text.

The origin of Ayurveda is traced to Brahma, the Creator, to symbolize the beginning of the healing science and the origin of man. Kasyapa Samhita takes the creation of medical science by Brahma to even earlier times, while Vagbhata presents it as Brahma's recollection from memory. This is because according to the ancient Seers, Creation and re-collection are one and the same. In fact, nothing is created or destroyed. Everything is a manifestation of everlasting matter in various forms. poets who composed the Vedic hymns do not claim that they created them. They only revealed what they apprehended. So creation and re-collection are one and the same.

The word "Brahma", according to some historians, was originally attributed to the commune of the Aryans settled around the sacred fire. Yajna and Brahma are inseparable. The primitive savage living more like an animal, rose up to the next scale of civilization when he discovered the use of fire. If the term 'man' came to be applied to this changed being, civilized a little by the use and subsequent worship of fire, it agrees with the vision of Brahma creating man. The rituals of the Yajnas or sacrifices are interpreted by many research scholars as remnants of the ways of life of Aryans in their original communes. The officiating head of the

Yajna performance is named Brahma, who may have been well-versed in all the four Vedas. "Atharva" means fire worshipper and "Atharva Veda" is termed as "Brahma Veda" also. The divine origin of Ayurveda from Brahma may thus be taken to mean that the healing science originated from civilized man. But as a matter of fact, the term "Ayurveda" seems to have come into use only with the Samhitas, though the sources of Ayurveda can be traced to the Vedic times.

As briefly mentioned in the above sloka this refined knowledge seems to have been disseminated through a line of eminent pioneers-from Brahma to Prajapathi and then to Aswins, Indra from them(through Bharadwaja) to all the Sages. The disciples of these sages like Agnivesa, Bhela, Jatukarna, Parasara, Hareeta and Ksharapani of Atreya and Susruta, Bhoja, Gopurakshita, Pushkalavata, veerya, Ourabhra, Oupadhenava and others of Dhanvantari Divodasa, Jeevaka, Bhandaka, Parvataka of Kasyapa and various other ones prepared their own treatises and propagated them in the world.

The Samhitas of all these authors are elaborate studies on different branches of the science and at the same time separate works all, each too elaborate and demanding prolonged study for years together by an aspiring student. The author of "Ashtamga Hridaya" attempts to abridge and simplify these elaborate and complicated texts. laying emphasis on the essentials of the science to meet a great need of the times for the purpose of propagating Ayurveda, the Science of Life.

### RASAYANA TREATMENT - A PHYSICIAN NARRATES HIS EXPERIENCE

#### VAIDYAMATHAM VALIYA NARAYANAN NAMBUDIRI



Vaidyamatham Valiya Narayanan Nambudiri

74

(Rasayana treatment has again come up as a topic of discussion and study. It is not only intended for rejuvenation and to prolong life or to improve our physical and mental health and gain the capacity to resist stress and strain, but also to cure complicated and chronic diseases where other medicines and methods prove ineffective or fail. The only question is whether a common man is capable of undergoing the rigorous course of treatment called Kutipravesika, which is prescribed as the only way to cure deep-rooted diseases. Many Ayurvedic Physicians are of the opinon that it can cure even AIDS if carried out in the prescribed way.

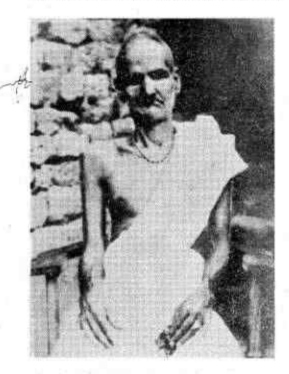
Originally published in Malayalam in the Kottakkal Ayurveda College Magazine (1966-67). This is an extract translated and republished here from the diary of Vaidyamatham Valiya Narayanan Nambudiri a scholar, well-versed in the ancient classics and Ayurveda, and an experienced physician and member of one of the reputed traditional families of Ashta Vaidyas.

Ashta Vaidyas are Ayurvedic physicians of Kerala belonging to brahmin families. They have a tradition of many centuries behind them. They are so called because they are strict

followers of Ayurveda, the Science of Life, that has eight branches. From amog these brahmin families of physicians, only the Vaidyamatham famly has the privilege of attending on the participants of a Yajna performance when any one of them falls sick. The others are not allowed inside the Yajnasala. Here the author recounts his experiences of a case of a leprosy patient which was treated by his late father, Brahmance Vaidyamatham Narayanan Nambudiri (Senior), who was famous for his accurate diagnosis and prognosis as well as efficient treatment. The Vaidyamathams have their establishment at Mezhattur, Palghat District, where every year they hold the birthday celebrations of this great physician. The last one, the 105th was held on 14–5–1987.

Vaidyamatham Valiya Narayanan Nambudiri, Ayurvedic Physician, Mezhattur, Palghat District, Kerala, India.

In the year 1932, a leprosy patient, a Nambudiri (Kerala Brahmin), aged 65, came to my revered father for treatment. There were discoloured patches without any sensation all over his body. Hands — palms as well as fingers — and the soles of the feet and toes were almost impervious to any sensation. It was over thirty years since the disease had started. He could not roll rice into balls and eat as we do, was unable to lift even a small glass of water in his hands. The index finger had a big wound on it. There was another wound.



Vaidyamatham Narayanan Nambudiri (Senior)

the size of a rupee, and half an inch deep on the sole of one foot from which pus was oozing. Some of the nails were broken and their growth had stopped. He did not have any sensation when he stubbed his toes or his feet struck against stones while walking. A high-souled man but poor, he was weeping when he narrated his sufferings to father. Father made a thorough examination of the patient and then told him, "If you are prepared to face the ordeal, we will give you the prescribed Rasayana Treatment. That alone will give some results here. What do you say?" "I'm ready to face any amount of suffering. In fact, I'd prefer to die rather than live like this," he replied,

Accordingly, arrangements made for the treatment. The prescribed special home for Kutipravesika was not made. A room on the upper floor of an old two-storied building was selected instead for the purpose, It had 28 inches thick stone walls and inside there was wooden panelling all round. The floor of the room stood six feet high from the ground level. A corridor that could be used when needed ran round the whole room. The windows were all shut tight and only some holes left for ventilation. The floor was completely covered with wooden planks, and mats were spread over them. Light and wind were thus blocked from the room. Toilet facilities were provided in the room itself. The patient was housed in the room for the whole course of treatment.

Snehapana in Madhyamatra (intake of medicated ghee early morning beginning with a moderate dose, the quantity being slightly increased every day during the course) with Aragwadha Ghrita, Swedana(Sudation) on the stomach alone, and Vamana (Emesis) among the Panchakarmas were done. Siravedha (Venesection) was done as directed in the sloka:

"छछाटहस्तपादेषु शिराश्चास्य विमोक्षयेत्" (अ.हू.चि.19/15)

(Lalatahastapadeshu sirascasya vimokshayet (A. Hri. Ci. 19/15))

(The veins on the forehead, hands and legs are to be venesected).

By the time all these courses were over, the patient became very weak as he was an old man whose health had already deteriorated on account of his prolonged illness. But after the venesection, when he felt a lot of relief in the numbness of his limbs, he became enthusiastic and hopeful.

The Rasayana course was started next. What was tried was Somarajikalpa as prescribed in the chapter on Rasayanas in the Ashtanga Samgraha. Vakuci (Somaraji)—Psoralea corylifolia Linn.-was taken, washed thoroughly and the husks removed. Then it was dried and powdered well. Old jaggery was added to the powder and the mixure pounded well before being put in a narrow-necked mud pot with its mouth closed tightly. Afterwards the pot was buried in a heap of paddy for seven days (Sphuta treatment). On the first day of the course, one tola (about 12g) of this Rasayana was taken from the pot and given to the patient before sunrise. Water boiled with Khadira (Acacia catechu willd) and cooled was the Anupana or afterdrink given. It was with great trepidation that I viewed this experiment of Kutipravesika treatment — a treatment that had not been heard of as having been tried by any before within our knowledge. For it was I, who was asked by father to stay in the place and manage the treatment. One the first day father was also present. Four hours after the administration of the medicine, the bell rang from the patient's room. I appeared at the entrance, the patient said that he was feeling sick. A receptacle was set before him, and he vomitted with force two or three times. Bringing the spittoon out from the room, I examined it. The vomit contained a lot of mucus with plenty of a slightly reddish liquid. The patient looked exhausted and weak and complained of thirst. So a little of the same Khadira water was given to drink. After half an hour he again vomitted, more or less, in the same way as before. There were no problems after that and he lay down and rested for an hour.

At 11 o'clock, he was given some cooked Navara rice (Shashtika) with milk and sugar and a teaspoon of ghee. The patient was not allowed to sleep or talk during this time. The Puranas were read out to him from outside and the rest of the time he spent in prayer, repeating the names of God.

On the second day, the dose of medicine was increased by half a tola to the tolas. The patient vomitted at the same time as on the previous day. This time it was black, green and white pieces of mucus with some liquid. The vomitus came after great heaves. At 12 o'clock, he took food with appetite. hour later, he brought the whole thing out. So, after some time he was fed again, and no trouble recurred afterwards. Later when he began to complain of a burning sensation in the stomach, he was given a measure (about 300ml) of milk boiled with Khadira at 5 p.m. It gave him relief.

On the third day, a dose of 2 tolas was given. As the medicine was being digested, he felt the buring senstion in the stomach, as well as, all over the body. There was also profuse sweating. As on the previous days, at the same time that day too, he vomited a lot. There was plenty of blood mixed with mucus. The patient was found to be a bit exhausted. After sometime he had a good bowel movement and with that the distress he had been experiencing left him. Then the usual food was served.

On the fourth day also, the dose given was 2 tolas. Father came that day. As usual, the patient vomitted. Again blood was there. After examining the vomit and the condition of the patient, father told me that there was nothing to be worried about. "When powerful medicines in a specific way are administered, it is but natural that some troubles should occur. We are not doing anything of our own, but only following what is prescribed in the Sastras. No harm can come out of it. So tomorrow the dose must be increased to three tolas. I will also be here".

Accordingly, on the 5th day we gave 3 tolas. After two hours, the burning sensation and sweating started. It continued for some time and then the patient vomitted—a thick black fluid and mucus mixed with blood. Soon after he fainted. It lasted only a few minutes. Later, he had a good free movement of bowels and the discomforts disappeared. Then he was given the usual food. "There is no need for you to get frightened. Tomorrow give 3½ tolas, then 4 tolas and continue with it. Milk boiled with Khadira should be given as the Anupana" father told me.

He also added that when the patient complained of the burning sensation Tiktaka Ghrita (a medicated ghee) was to be applied all over his body. Also before food he must be given some ghee. Giving me these instructions, father left.

So, on the 6th day 31 tolas was given. After some time, the burning sensation started. Immediately, Tiktaka Ghrita was applied as instructed. half an hour, he felt relief. He vomitted as usual-it was a foul-smelling, thick, black fluid with a little mucus. There was no blood on that day. As instructed by father, before food the patient was given 1 oz. (15 ml) of ghee! The diet prescribed for him for a day was 11 measures (450g) of Navara rice (Shastika) and nearly 4 measures (1200 ml) of milk for taking with the rice, as well as, the Anupana. The food being all sweet, he found it a little repelling.

The next day the dose was raised to 4 tolas. He found it very difficult to take the full dose. Still, despite the terrible nausea felt, he some how took the whole quantity. But the moment the Anupana was taken, he vomitted. Only the milk came out, though. There was the burning sensation that day too. Tiktaka Ghrita was applied and soon there was relief. He had not been having a regular bath. The oil was removed by sponging with towels dipped in Khadira water. He slept very little that day.

On the 8th day also, the dose given was 4 tolas of the Rasayana. But when three-fourths of it had gone in, he vomitted. Only a small portion of the medicine, however, came out. Again, an hour after taking the Anupana, there

was strong vomitting. What came out now was only a lot of fluid, a little mucus and some medicine. There was no burning sensation on that day. By the time he was to take his food, father also came. He examined the patient and afterwards the food was given. "From tomorrow give only 3 tolas of the medicine. Tiktaka Ghrita on the head also and give him a bath everyday by pouring Khadira water over head and body. The oil can be removed by greengram paste," he So from the 9th day instructed. onwards, the dose of the medicine was reduced to 3 tolas and from the same day the intensity of the vomitting began to decrease. Gradually, there was a change in its form and quantity. By the 15th day, except that he vomitted once not long after taking the medicine, he was free of all the other discomforts he had been experiencing before. was no strain and the vomit contained only a little of white-coloured liquid and after that he had no discomfort at all. By the end of 3 weeks, all vomitting ceased. He would have a good bowel movement in the morning. He had no discomfort. An appreciable difference began to be seen in the state of his illness and weakness. On the 24th day, while he was having his bath, he said, "two of my finger nails have dropped." It being a dark room, I was unable to make out what had happened. After two days, "one more nail has fallen. Trust, there is nothing to be afraid off?" the patient asked me anxiously. I told him, "It must be the damaged ones falling off. Don't worry." At the end of one month, the Tapasya (Penance) at last came to an end. Then the Yantrana (a sort of continued regimen) began. The Sastras prescribe two months' regimen for one month's treatment. During that period, the dose of the Rasayana was half a tola followed by Anupana of milk boiled with Khadira, The patient had his meal at 10 o'clock—Shashtika with milk. At 3 p. m. he had milk, at 5 p. m. bath and at 8 p. m. his dinner, again with Shashtika and milk. Then he was to sleep. The same daily routine continued unchanged for 2 months. Thus ended the severe penance of 3 long months.

I should note here the condition of the patient also when he came out of the room after the treatment. The wounds on his feet and hands had healed, the damaged nails had fallen off new nails had come up in their place. The discoloured patches had almost disappeared, they could be discerned as some faint spots only when very carefully and closely examined. He could now roll rice into balls and eat, take a glass of water in his hand and drink, and also wring clothes while washing.

It is beyond my power to record here what a feeling of satisfaction I enjoyed then.

To have undertaken a venture that had not been heard of having been tried by any before is liable to be found fault with and mis-interpretted. It can even bring a bad name. Anything may happen. However without any mishap the task undertaken was accomplished.

It is not easy to get a patient who is brave and at the same time patient and has confidence in his physician. We have no words to express our gratitude to him.

with tears of happiness in his eyes, treating a patient.

Father and I were overwhelmed Such was my first experience of the when that high-souled man blessed us prescribed Kutipravesika method of

#### 17 YEARS AND 17 MINUTES

Xu Yumin, an old Chinese gentleman from Singapore, suffered from hemorrhoids for 25 years; during the last 17 years his hemorrhoids were extremely ulcerated and painful. When he approached a doctor to have them surgically removed the doctor's diagnosis was that he would have to undergo three to four separate operations. However, since Xu was already 74, the doctor feared the procedure would be too much of a strain on the old man. When Xu learned that there was an ancient Chinese prescription which could cure hemorrhoids, he decided to come to Beijing to seek treatment.

Xu lay on a bed in the ATCM - affiliated Guanganmen Hospital while a doctor gave him six successive injections in the infected area and then bandaged it. The entire procedure took a mere 17 minutes. The next day he was examined and discharged from the hospital. The fourth day after the injection treatment, Xu went off on a trip to southern China. From that time on he ceased to feel pain from hemorrohoids, and was frequently heard praising the "miraculous treatment" he had received in Beijing.

Hemorrhoids are a common afflication. Surveys in China have revealed the incidence to be as high as 70 per cent of adults. Clinical treatment of third degree internal hemorrhoids has and mixed hemorrhoids mainly been surgical removal; however, in many such cases patients frequenly suffer extreme pain due to post - operative complications and

Shi Zhaoqi, the director of the Department of Proctology at Guanganmen Hospital, noticed that the condition known as hemorrhoids and its etiology were mentioned 2,000 years ago in the ancient Chinese medical text Yellow Emperor's Manual of Internal Medicine. In the text the disease was described as being caused by "a disorder of the arteries and veine" which is not unlike the modern diagnosis of "pathogenic dilation of the blood vessels". Then, basing his research on the traditional Chinese medical theory that "acid substances can be used as an astringent, and puckery substances can be used to prevent prolapse". Shi conducted numerous tests and finally came up with a formula for the treatment of hemorrhoids based upon gallout (Galla chineses) and alum as formula for the treatment of hemorrhoids based upon gallnut (Galla chinensis) and alum as active ingredients. These substances were mentioned for their clinical uses in the Tang Dynasty (618-907) pharmacopoeia Supplement to the Canon of Herbs and the Ming Dynasty (1368-1644) Compendium of Materia Medica. Shi called his prescription Xiaozhiling Injection.

Injection therapy for internal hemorrhoids has a history of more than 100 years, but Shi and his colleagues were the first to use an injection based on Chinese traditional medicine. Moreover, Shi devised a four - step injection method which stressed the exact positioning and ordering of the injections. This improved injection method infuses the entire infected area with the drug, causes sterile inflamation and promotes thrombosis and complete fibrosis of the hemorrhoidal blood vessels without bacteria as well as sclerosis of hemorrhoidal mesenchyme. The method thus provides favourable conditions for the permanent cure of internal hemorrhoids.

Xiaozhiling Injection is affective in the treatment of all degrees of internal hemorrhoids, especially hemorrhoids in the advanced stage or mild cases of mixed hemorrhoids with varicosity. In most cases, within three to five days after injection therapy, patients are totaly cured. The low-cost treatment is simple, safe, quick, painless and involves no danger of complications or sequelae.

Taken from the Reference material issued by the information Office Embassy of the People's Republic of China, New Delhi.

ARYAVAIDYAN

### VIRAL HEPATITIS (KAMALA)—TREATMENT WITH AYURVEDIC DRUGS

#### K. NISTESWAR\* M. L. NAIDU\*\*

#### ABSTRACT

There is no specific treatment for Viral Hepatitis in modern medicine, there is only supportive therapy. Hence people resort to Ayurvedic medicines. What are the causes of Viral Hepatitis and what are its symptoms? Viral Hepatitis can be considered to be a variety of 'Kamala' described in Ayurveda. The signs and symptons of the different kinds of Kamala are detailed according to the different Acharyas, and the kinds of treatment to be given for Kamala are given. Studies made at different times by different authors on some of the single and compound preparations prescribed in Ayurveda have been found to be effective and the results published. The authors' own study has confirmed the efficacy of some of the drugs.

As there is no specific treatment for Viral Hepatitis in modern medicine, people are resorting to traditional medical practices. Ayurveda, one of the rational indigenous medical systems of India, has delineated the diagnostic features and treatment of the disease called kamala. This disorder closely resembles Viral Hepatitis.

Viral Hepatitis is caused either by Type 'A' virus or Type B' virus. Type A Virus is highly infectious and is usually spread by human faeces entering the body via oral route directly or indirectly. Though faeces are the usual source, other body constituents may also spread

the disease. The incubation period of Type A hepatitis is 30 to 45 days. Clinical features include chills, headache, malaise, anorexia, nausea and diarrhoea. A non-colicky upper abdominal pain may occur and the liver is usually tender. The appearance of bile in the urine and a yellow tint to the sclerae herald the onset of jaundice. The disease may run a non-icteric course which is recognised by the association of vague gastrointestinal complaints or malaise with bio-chemical evidence of hepatic dysfunction. A raised serum transferase activity, even before jaundice develops, is the most striking abnormality.

Dr. K. Nisteswar M. D. (Ay) FIAPHS, Lecturer, Department of Dravya Guna, Dr. N. R. S. Govt. Ayurvedic College, Vijayawada.

<sup>••</sup> Dr. M. L. Naidu, M. D. (Ay), Lecturer, Department of Kaya Chikitsa, Dr. N. R. S. Govt. Ayurvedic College, Vijdyawada.

Bilirubinuria is an early finding and mild proteinuria may also be present. Almost all the patients make a full recovery. Blood and certain blood products are the main sources of infection for the type B virus. The incubation period of type B hepatitis is 60-120 days. It tends to be a more severe disease and clinical features include anorexia, nausea, transient rashes and arthralgia. Arthritis strongly suggests type B hepatitis.

No specific treatment is available and supportive therapy includes bed rest and good general diet containing some 3,000 k.cal. daily. Cortico-steroids have been advocated, but they may cause serious side-effects.

Viral hepatitis can be considered as a variety of Kamala in Ayurvedic classics. Kamala has been clinically described as follows:

- 1. Kosthasraya Kamala
- 2. Sakhasraya Kamala
- 3. Kumbha Kamala
- 4. Halimaka

Caraka says that if a person suffering from panduroga\* indulges in Pitta Prakopakara ahara and viharas (factors vitiating Pitta) he may get Kamala. Kamala can also occur individually without the previous history of Panduroga. Acharya Harita describes Koshtasrita Kamala, Shakhasrita Kamala and Halimaka under Panduroga. Cakrapani interpretted less involvment of Pitta in Sakhashraya and more of it in Koshta-

sraya Kamala, The *lakshanas* (signs and symptoms) of different varieties of Kamala are furnished below:

#### Koshtasraya Kamala:

- 1. Aruci Anorexia
- 2. Ajirna Indigestion
- 3. Dourbalya Weakness
- 4. Anga Glani Tiredness
- 5. Haridra Eye, coloured netratwam turmeric yellow
- Haridra varna Skin, coloured twak turmeric yellow
- Haridra varna Nails, coloured nakha turmeric yellow
- 8. Haridra varna Face, coloured mukham turmeric yellow
- Haridra varna Body, coloured sariram turmeric yellow
- varna mutraa coloured reddish purisha yellow
- Indriya Weakness of dourbalya organs
- 1 2. Daha Burning sensation all over the body

#### Sakhasraya Kamala

 Tila pishta Faeces coloured like varna purisha – seasamum paste

The above-mentioned *lingas* (symptoms) of Koshtasrita Kamala may also be present in this variety.

<sup>\*</sup> The term Pandu means mixed colour of white and yellow Excited Pitta creates discolouration of the skin. Colour is changed to Pandu turmeric (yellow) or green. But since Pandu is more predominant the disease syndrome is named Pandu.

#### Kumbha Kamala

Arochakam - Anorexia
 Chardi - Vomitting
 Hrullasa - Nausea
 Jwaram - Fever
 Klama - Tiredness
 Kasa - Cough
 Difficulty in

7. Swasa - Difficulty in breathing

Vitbheda – Loose moving of bowels

The above-mentioned have been enumerated under asadhya (incurable) lakshanas of Kumbha Kamala.

#### Halimaka

9. Tandra

ı. Jwara – Fever

2. Angamardda - Body ache

3. Aruci – Anorexia

 Balakshayam – Debility or Loss of strength

5. Utsahakshayam- Dispiritedness

6. Harita/syava – Body discoloured varna sarira green or dark

Drowsiness

7. Trishna – Thirst
 8. Bhrama – Dizziness

#### Asadhya Kamala Lakshanas (Symptoms of incurable Kamala)

 Krishna, Pita – Urine and faeces Rakta varna discoloured black, Mutra/purisha yellow and bloody

Sodha – Anasarca

3. Sarakta - Bloody faeces and vinmutrata urine

4. Daham - Burning sensation all over the body

 Tandra – Drowsiness
 Moham – Swooning or fainting

 Murcha – Loss of consciousness

#### Treatment:

In the management of Kamala, rechana karma (purgation treatment) has been given prime importance. Snehana (intake of medicated ghee) should be given prior to rechana karma.

Acharya Caraka prescribes the following ghritus (medicated ghee) for Snehana karma:

1. Pancagavaya ghritam

2. Mahatiktaka ghritham

3. Kalyanaka ghritam

Among the single and compound preparations described in Ayurveda for the treatment of Kamala some of the drugs have been found to be effective. A scientific study of the following drugs was carried out and significant response observed.

#### Single drugs:

r. Bhumyamalaki - Phyllanthus niruri Linn

 Katukarohini – Picrorhiza kurroa Royle ex Benth

Bhringaraj – Eclipta alba(Linn.)
 Hassk

 Punarnava – Boerhaavia diffusa Linn.

| 5. Guduci   | <ul> <li>Tinospora cordifolia (Willd.)</li> <li>Miers ex Hook.</li> <li>f, &amp; Thoms</li> </ul> | The alcoholic extract of the drug reduced markedly the S. G. O. T. and S. G. P. T. concentrations in rabbits whose livers were damaged by Carbon tetrachloride injection. Improvements in B. S. P. Clearnance test was also noted in those rabbits. The total biliary output in the treated groups of animals showed appreciable increase compared to the controlled group (Pandey & Chaturvedi 1968, 1970). The total extract of roots |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6. Bilva    | <ul> <li>Aegle marmelos<br/>(Tinn.) Corr.</li> </ul>                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7. Haritaki | <ul> <li>Terminalia chebula (Gaetn.)</li> <li>Retz.</li> </ul>                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 8. Sunthi   | <ul> <li>Zingiber officinale<br/>Roscoe</li> </ul>                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 9. Haridra  | - Curcuma longa<br>Linn.                                                                          | revealed marked hydro-chloretic and<br>anti-bacterial properties suggesting its<br>potential value in infective hepatitis                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| o. Amlika   | – Tamarindus indica<br>Linn.                                                                      | and urinary tract infections (Vohra. et al 1972).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1. Harita n | nanjari – Acalypha indica<br>Linn.                                                                | 2. Bhumyamalaki (Phyllanthus niruri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 2. Eranda   | - Ricinus communis<br>Linn.                                                                       | Linn.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 13. Atibala | - Abutilon indicum<br>Linn.                                                                       | A study conducted by the Nobel<br>Laureate. Dr.B.S. Blumerg of Philadelphia,<br>U. S. in association with the institute                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             |                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

U. S. in association with the institute has shown that the Phyllanthus niruri

Linn. (Bhumyamalaki) inhibited the synthesis of D. N. A. in Jaudice, Viral

hepatitis B.

3. Kalamegha (Andrographis paniculata (Burm. f.) Wall. ex Nees)

To patients having infective hepatitis, Kalamegha was given in the The results were decoction form. assessed on the basis of clinical and bio-In this study chemical parameters. 80% cases of this series were cured and 20% patients were relieved. Therefore, Kalamegha appears to be a useful remedy for the treatment of infective hepatitis.

Bhasmas (Mineral preparations – Calces)

- 1. Abhraka bhasma
- Loha bhasma

14. Trivrit Operculina turpethum (Linn.) Silva Manso

15. Aragwadha - Cassia fistula Linn.

- Citrullus colocyn-16. Indra varuni this Schard.

 Azadirachta indica 17. Nimba A. Juss.

18. Bhunimba or - Andrographis Kalamegha paniculata (Burm. f.) Wall. ex Nees

19. Karpasa Gossypium herbaceum Linn.

Observations of recent research investigations on some of the abovementioned plants are given helow:

1. Katukarohini (Picrorhiza hurroa Royle ex Benth.)

- 3. Mandoor bhasma
- 4. Swarna Makshika bhasma
- 5. Kaseesa bhasma
- 6. Yasada bhasma
- 7. Suddha bhasma
- 8. Pravala bhasma

#### Compound preparations of Medicinal Drugs:

- 1. Arogya Vardhini Ras
- 2. Dhatri Loham
- 3. Punarnavadi Mandoor
- 4. Tapyadi Loham
- 5. Navayasam Churnam
- 6. Lakshmi Vilasa Ras
- 7. Amritharishta
- 8. Navasadara Churnam
- 9. Rajaha Pravarthini Vati
- 10. Kantavallabha Ras.

Vaidya B. V. Gokhale suggests from his experience the following treatments for different varieties of Kamala in his book, "Cikitsa Pradeepika."

#### Koshtasrita Kamala

 Tapyadi – 500 mg to 1 g with Lohamishrana honey.
 Tapyadi loha – 4 parts

Abhraka bhasma – 1 part

Soota sekhar - ½ part]

 Vasadi Kwatha – 20 ml to 40 ml (Vasa, Guduci, Triphala, Katuki, Kirathatikta, Nimba)

#### Ruthapatha Kamala (Sakhagata)

1. Ichabedhi Ras - 250 to 500 mg with Takra (Curds) in early morning.

- 2. Sutasekhar 125 to 250 mg
  Kalpam after meals.

  (Sutasekhar 1 part
  Pravala bhasma 8 parts)
  - 3. Gomutra 2 to 6 g with
    Haritaki Eranda Patra
    Mishrana swarasam
    (Gomutra haritski 2 parts
    Navayasa churnam 1 part
    Pnnarnnava churnam 2 parts)

The compound preparations like Arogyavardhini Ras, Tapyadi Loham, Kanta Vallabha Rasa are useful in all types of Kamala, and the preparations like Punarnavadi Mandoor, Navayasa Churnam, Lakshmi Vilasa Rasa and Amritharishta are useful in Jirna (chronic) Kamala.

#### References:

- Rasa tarangini Motilal Benarasi Das— Delhi, 1979.
- Rasatantra Sarva Siddha Prayoga Sangrah— Vol. I Krishna Gopal Ayurveda Bhavan— Ajmeer, 1973.
- Siddha Yoga Sangraha—Bhaidyanada Ayurveda Bhavan—Calcutta, 1957.
- 4. Cikitsa Pradeepika, Pune.
- Gurrent Madical Diagnosis & Treatment, 1986, Lange Medical Publications, California, 94023.
- Caraka Samhita, Nirnaya Fagar Press, Bombay—1941.
- Uttara Lakshmi C. V. S. & Nisterwar K. Kamalahara Yogamulu Indian Medicine, September 1986.
- Nisteswar K & Arunee Kumar, Dravyaguua Prayoga Vignan, Indian Medicine Industries, Vijayawada (1987).
- Madhava Nidanam, Niranaya Sagar Press, Bombay 1955.
- Chaturvedi G, N., Tomar G. S., Tiwari S. K. & Singh K. P. Clinical Studies on Kalamegha (Andrographis paniculata (Burm, I.) Wall ex Nees) in infective hepatitis, Ancient Science of Life, April 1983.

#### DHANVANTARI

#### \* K. KUNJUNNI RAJA

#### ABSTRACT

Discusses the origin of the legendary figure Dhanvantari, who is considered to be the God of Medicine, and identity, and then tries to bring out how essential it is for Ayurveda to have an authoritative Materia Medica, as Ayurveda is widely practised all over India.

Dhanvantari is the legendary founder of Ayurveda. He is mentioned in the Puranas as an incarnation of Visnu, who rose from the milky ocean while it was being churned by the Devas and Asuras (Bhavisyapurana III 4-9). In the dhyanasloka he is described as dark in colour with a fine, white attractive silk cloth covering his head, dressed in a yellow garment. He has four arms, two carrying the conch and the wheel one with a golden pot full of nectar, and the last having a leech.

बाह्यं चकं जल्कां दधतममृतकुम्भं च दोभिश्चतुमिः मूक्ष्मस्यच्छातिहृद्यां – शुक्रपरिविलसन्मौत्तिमम्भोजनेत्रम् । कालाम्भोदोज्वलाभं कटितटिविलसच्चारुपीताम्बराउधम् वन्दे धन्यन्तरि तं सकलगदवनशौडदावाग्निलीलम् ॥

(Sankham cakram jalukam dadhatamamrita kumbam ca dorbhisca urbhih Sukshmasvacchatihridyam sukaparivilasanmoulimambhojanetram i

Kalambhodojvalabham katitata vilasaccaru pitambaradhyam Vande dhanvantarim tam sakalagadavana proudhadavagnililam 11)

The Bhagavata refers to him as the twelfth incarnation of Visnu.

'धान्वन्तरं द्वादशमम् । धन्वन्तरिश्च भगवान् स्वयमेव कीत्ति नाम्नान्णां पुरुरुजां रुजमाञ्च हन्ति । (2-7-21)

(Dhanvantaram dvadasamam i Dhanvantarisca bhagavan svayameva kirtti Namna nrinam pururujam rujamasu hanti i)

According to the Susruta Samhita (1-27), Dhanvantari himself says that originally hewasthe physician of Gods

<sup>\*</sup> Dr. K. Kunjunni Raja, Adyar Library. Madras.

inheaven, and that he came down to the earth as a specialist in Salya Tantra (surgery) to teach people here:

'बहं हि धन्वन्तरिरादिदेवो जरादकामृत्युहरोऽमराणाम् । सत्याङ्गमङ्गैरपरैरुपेतं प्राप्तोऽस्मि गां भूय इहोपदेष्टुम् ॥'

(Aham hi dhanvantariradidevo jararujamrityuharo Jmaranam i Salyamganiamgairaparairupetam prapto Jsmi gam bhuya ihopadeshtumi)

According to Susruta, Dhanvantari is identical with Kasiraja Divodasa:

'अथ खलु भगवन्तममरवरमृषिगणपरिवृतमाश्रमस्यं काशिराजं दिवोदासं घन्वन्तरिम् औपमन्यववैतरणराभ-पौष्कलावत करवीयं गोपुरक्षित सुश्रुतप्रभृतय ऊचुः। (1-3)

(Atha khalu bhagavantamamaravaramrishiganaparivritamasramastham kasirajam divodasam dhanvantarim oupamanyava vaitaranairabhra poushkalavata karavirya gopurakshita susrutaprabhritaya ucuh 1)

Caraka too refers to Dhanvantari here and there as an authority on medicine:

'सर्वाञ्च निवृत्तिर्युगर्पादिति धन्वन्तरिः ।' (शारीरं-6)

[Sarvanga nivrithiryugapaditi dhanvantarih (sariram-6)]

'दाहे धन्वन्तरीयाणामत्रापि भिषजां मतम् ।' (चि. 5-64)

[Dahe dhanvantariyanamatrapi bhishajam matam i (ci 5-64)]

Dhanvantari is known to early Buddhist literature. In the Milinda Panha there is a passage about him. "भंते नागसेन ये ते अहो सृटि किच्छकानां पुब्बका आचारिया नारदो धन्वन्तरि अंशिरसो कपिलो कण्ड-रिग्गसामो अतुलो पब्बकच्चायनो, सब्बे ये ते आचारिया स कि येव रोगुल्पत्ति च निदानं च संभावं च समुत्थानं च चिकिच्छां च किरियां च सिद्धासिद्धां च सब्वान् तं निरवसे सं जानयित्वा इमिस्मिन् काये एतका रोगा उपज्जिसन्तीति एकापहारेन कलाल्पगाहं कारयित्वा सूत्रं वंधिमु असब्बन्नु नो सब्बे।"

(Bhamte nagasena ye te aho sumti kiechakanam purvaka acariya narado dhanvantri amgiraso kapilo kandarigga-same atulo parvakaccayano sarve ye te acariya sa kim yeva roguppathim ca nidanam ca sambhavam ca samutthanam ca cikiccham ca kiriyam ca siddhasiddham ca sarvan tam niravase sam janayitva imasmin kaye etaka roga upajjisantiti ekapaharena kalappagaham karayitva sutram bamdhisu asarvannu no sarve i)

Several later works are ascribed to this legendary authority on Ayurveda, besides the well-known Dhanvantari Nighantu: Roga Nidana, Vaidyacintamani, Cikitsasara Sangraha, Bhaskarodaya etc. (See new Catalogus Catalogrum, Madras University, for details).

According to the Jyotirvidabharana, Dhanvantari was one of the nine gems in the court of King Vikramaditya along with Kalidasa and Amarasimha.

धन्वन्तरिक्षयणकामरसिहशंकु – वेतालभट्टघटकपेर कालिदासाः। स्वातो वराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वै वरश्चिनव विकासस्य ॥'

(Dhanvantari kshapanakamarasimha sanku-

vetala bhatta ghatakarpara kalidasah i Khyato varahamihiro nripateh sabhayam ratnani vai vararucirnava-vikramasya ii ) This Jyotirvidabharana is a late text and much credence cannot be given to the statements found in it. It must be noted that the nine gems of Vikramaditya are already hinted at in Subandhu's Vasavadatta:

"सा रसवत्ता बिह्ता नवका बिलसन्ति चरति नो कंकः । सरसीव कीर्तिशोषं गतवति भृति विक्रमादित्ये।"

(Sa rasavatta vihata navaka vilasanti carati no kamkah 1

Sarasiva kirttisosham gatavati bhuvi vikramaditye

Thus he deplores the decay of poetic excellence after the death of Vikramaditya. Here Navaka suggests the old nine poets.

This Dhanvantari is generally credited with the authorship of the Dhanvantari Nighantu. The introductory verse there refers to Dhanvantari.

"द्रव्यावितः समादिष्टा धन्वन्तरिमुखोद्गता" (Dravyavalih samadishta dhanvantari mukhodgata)

It is also possible that this ancient Nighantu was ascribed to the legendary authority, Dhanvantari.

According to Ksirasvamin, the well-known commentator on the Amarakosa, Amarasimha, was later than Dhanvantari. He finds fault with Amarasimha for not properly understanding the text of Dhanvantari Nighantu and thereby making mistakes. A few instances may be given here:

 Reading Balapattra as Balaputra in Dhanvantari's Nighantu, Amara gave Balatanaya as a synonym of Khadira.

'बालपत्रो सवासः सदिराज्ञेति इयर्षेषु धन्वन्तरि-पाठमदृष्टवा बालपुत्रभ्रान्त्या ग्रन्थकृद् बालतनयमाह।' (p. 93)

(Balapatro yavasah : khadirasceti dvayartheshu dhanvantari pathamadrishtva balaputrabhrantya grandhakrid balatanaya maha 1)

 Reading Padmavarna as Padmaparna in Dhanvantari, Amara gave Padmapatra as a synonym of Puskaramula

पुष्करमूले त्रीणि नामानि । पद्मपत्रमितिग्रन्यकृद् भ्रान्तः । पद्मवर्णेति लिपिभ्रान्त्या पद्मपर्णमिति बुद्धवान् । यदाह—

मूलं पुरकरमूलं च पौष्करं पुरकराह्मयम् । काश्मीरं पुरकरजटा घीरं तद् पद्मवर्णकम् ॥ (धन्वन्तरि p. 117)

(Pushkaramule trini namani i Padmapatramiti granthakrid bhrantah i Padmavarneti lipibhrantya padmaparnamiti buddhavan i yadaha— Mulam pushkaramulam ca poushkaram pushkarahvayam i

Kashmiram pushkarajata dhiram tad padmavarnakam 11 )

(Dhanvantari-p-117)

c) Amara took wrongly Sitalavataka as two words, when really it is a single word.

झं।तलबातक इत्येका संता। यद् घन्वन्तरिः शणपणी शीतलबातक इत्याह। (p. 119)

(Sitala vataka ityeka samta! Yad dhanvantarih sanaparni sitalavataka ityaha i ) The Nighantu of Dhanvantari discusses the qualities of 370 items of medicine in six sections: Guducyadi, Satapuspadi, Candanadi, Karaviradi, Amradi and Suvarnadi.

He points out that the identification of medicinal herbs etc. cannot be made merely from the name. Since there is polysemy and synonymy—the same name may refer to more than one object and the same object may have more than one name. Multiplicity of languages also creates problems of identification. Often the names in the local language are known to the ordinary villager. There is need for correlating the Sanskrit terms with the popular words in the regional languages:

'अनेकदेशान्तरभाषितेषु
सर्वष्यध्य प्राकृतसंस्कृतेषु ।
गूदेष्वगूढेषु च नास्ति संक्या
द्रव्याभिधानेषु तथीषधीषु ॥
एकं तु नाम प्रथितं बहूना –
मेकस्य नामानि तथा बहूनि ।
द्रव्यस्य जात्याकृतिवर्णवीर्यः—
रसप्रभावादिमुणैभैवन्ति ॥
नामश्रुतं केनचिदेकमेव
तेनैव जानाति स भेषजं तु ।

अन्यस्तथान्येन तु वेत्ति नाम्ना तदेव वाच्योऽच परेण कश्चित् ॥'

(Aneka desantara bhashiteshu sarveshvatha prakrita samskriteshu i Gudheshavagudheshu ca nasti samkhya dravyabhidhaneshu thathoushadhishu ii

Ekam tu nama prathitam bahunamekasya namani tatha bahuni i Dravyasya jatyakritivarnaviryarasaprabhavadigunairbhavanti ii Nama srutam kenacidekameva tenaiva janati sa bheshajam tu i Anyastathanyena tu vetti namna tadeva vacyo Stha parena kascit ii )

This is the reason why he is writing a detailed Nighantu of medicinal terms.

The Ayurveda system of medicine is important to India, since it grew here, and was perfected by scholars after making continuous experiments for centuries. There is a philosophy underlying it—the theory of the three dosas (Vata, Pitta and Kapha) mentioned in the third century B. C. in the Vartti-kas of the grammarian Katyayana.

#### SURGICAL HERITAGE OF AYURVEDA

#### \*C. N. PARAMESWARAN

#### ABSTRACT

There is a misconception in India and abroad that Ayurveda has no branch of surgery in it. It is tried to be dispelled here by taking us briefly through the main extant text of surgery in Ayurveda, "Susruta Samhita", written by the great surgeon and physician Susruta, who is supposed to have lived circa 1000 B. C. The depth and range of the text will reveal that surgery in India had a long tradition behind it and to what precision and sophistication it had reached by the time Susruta came on the scene. The principles he lays down in Susruta Samhita still hold good in surgery even today. Susruta was perhaps the greatest surgeon of not only ancient India, but of all ancient times, and, therefore, really deserves to be called the Father of Surgery.

#### Introduction:

It is generally considered by laymen today that Ayurveda is a system of medicine which has nothing to do with surgery, and they cannot be blamed for For practitioners of Ayurveda have not been handling surgical cases since the last few centuries. The result is that whenever a patient needs some surgical intervention, he goes to a practitioner of moden medicine even if the patient is an admirer and believer in Ayurveda. This is but natural as a patient does not get any surgical help from an Ayurvedic practitioner, for surgical teaching and training have been absent in Ayurveda for such a long time that nobody now believes that Ayurveda once had a glorious tradition in But it is an indisputably established fact that Ayurveda did have a glorious surgical past; in fact, it was Ayurveda which for the first time in the history of mankind, laid a solid and scientific foundation for the practice of surgery, and many of its principles are still considered fundamental today in modern medicine.

#### Susruta and our beritage in Surgery:

Surgical aspects of Ayurveda are largely dealt with in Susruta Samhita. It is a text book of surgery written by a master surgeon "Susruta" by name. He is thought to have lived about three thousand years ago. Susruta is one of the greatest surgeons who ever lived. This becomes especially striking when we take into account the dim past in which he lived. He was not only a skilled technician, adept in handling surgical instru-

<sup>\*</sup> Dr. C. N. Parameswaran B.Sc., M.D. (Moscow), M.S., Aswini Hospital Trichur, Kerala, India.

ments, but also a great scientist with a deep theoretical knowledge. In many places he has actually expressed his contempt for surgeons who have just skill alone and no knowledge of theory. The science of surgery must have been developed to a great extent even before his time as Susruta can be seen in many places critically evaluating the different schools of thought in surgery and asserting why he adheres to a particular school himself. He freely discusses the mistakes and failures in surgery that occur on account of the ignorance of the surgeon and his poor skill. This shows that surgery at that time was not a nascent science, and Susruta was, by far, the greatest among the surgeons of the past. He often discusses the qualities and skills expected of a surgeon.

Susruta is known outside india merely as a plastic surgeon. But in his time there was no specialisation and a surgeon was called upon to manage all cases. Susruta was a general surgeon par excellence. There was no field in Surgery which he did not deal with. Apart from being a surgeon, he was a good physician too. In one place he says: "if a disease can be cured both by medicine and by the scalpel then it should be by medicine alone. Only those diseases that cannot be controlled by medicine should be subjected to surgery." That means one should first be a physician before becoming a surgeon. The same principle holds good in modern medicine also. Susruta Samhita is one of the excellent surgical text books ever written and deserves the place of honour among the books on a surgeon's shelf. In a short essay like this a few glimpses into it alone are possible for us.

#### Surgical Training

Great importance is given to surgical training in Susruta Samhita. This starts from the very beginning, i. e., from the very selection of a medical student. Susruta insists that great care should be taken in selecting a candidate for a surgeon's course. "He should be of noble birth and pure character, with a strong mind and nimble fingers. He must be humble, energetic, intelligent and have a good memory. He must have a charming personality and a strong capacity for endurance. During his training, he should study all branches of knowledge under experts in the respective fields because it is very essential for a physician to have a vast store of knowledge in him to rely upon, when the occasion arises. One without adequate knowledge is only a quack". Dissection of dead bodies was an essential part of a student's surgical training and there are excellent and vivid descriptions of the methods of preserving, preparing, and studying the dead bodies.

After mastering the theory, the student must get practical experience. This includes experimental surgery also. One who did not undergo training in experimental surgery was considered unfit to be a surgeon. All basic surgical skills such as incision, excision, piercing, curettage, probing, extraction, draining, suturing etc. were taught on different objects. There are detailed descriptions of such objects and of the methods of learning these arts. Having attained such basic skills, the student is asked to watch operations being performed by masters. Only then is he allowed to practise surgery independently. Susruta has divided surgery into three parts:

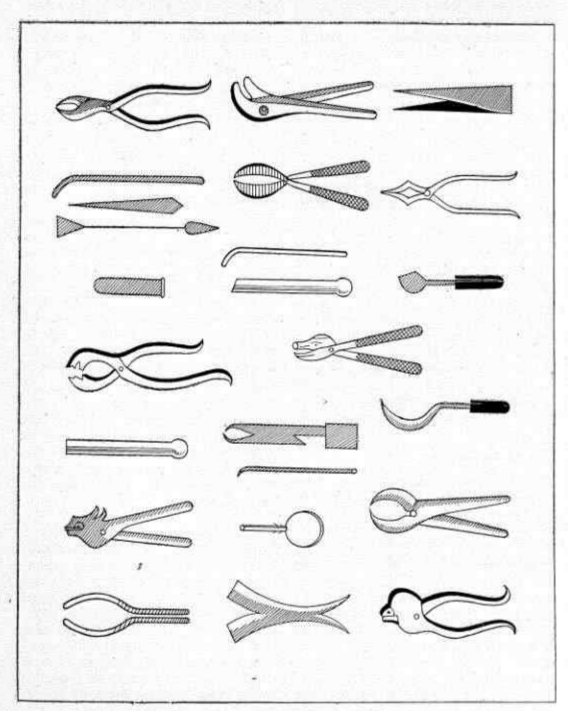
operative, operative and post-operative. This should be considered a great achievement of Susruta since this remains one of the fundamental principles in surgery even today. The most important part in surgical management is undoubtedly the operation itself. But a great deal of preparation has to be undertaken before an operation. This includes a firm diagnosis which evolves out of a detailed examination of the patient. Oftentimes some kind of medical treatment may have to be undertaken before operation. The consent of the patient and relatives and sometimes of that of the authorities concerned also has to be taken beforehand. Then alone operation is done. In the olden days there was no artificial light as we have today. Therefore, all operations were done in the morning, the patient being seated facing the sun. Since there was no anesthesia in those days, helpers or assistants were engaged to keep the patient immobile during surgery. At times patients were given alcohol to reduce sufferings.

#### Surgical Instruments

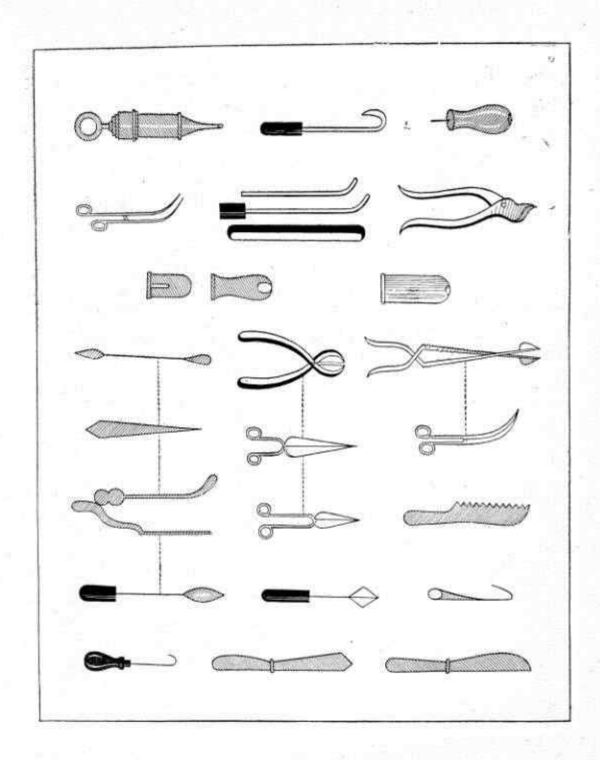
101 blunt instruments have been described. But it must be borne in mind that a surgeon's hands are the best instruments, "for instruments are useless without the hands to hold and manipulate them," so says Susruta Sumhitha. It describes 24 types of cruciform instruments, dissecting forceps, 2 spoon-shaped instruments, 20 tubular instruments, 28 rod-like instruments and 25 accessory instruments. Besides these, there are 20 sharp instruments also. The working ends of most of the instruments resemble the face of some animals or birds.

are detailed descriptions as to how these are to be manufactured, from what metal etc., and how they should be held in hand during surgery. Their length and breadth and thickness are also given, besides their shape. Again, it is emphatically stressed that instruments are to be manufactured according to specifications by skilled persons only, as otherwise they are useless. It should be remarked that not much has been added in modern times to what has been mentioned by Susruta as far as the basics of the instruments are concerned. True, they have been very much refined by modern techniques, but the basics remain the same. This applies to even endoscopy—one of the newest branches to emerge in modern medicine. Yes, Susruta used to perform endoscopic examination. He describes a tubular instrument with both ends open. was meant to inspect lesions-evidently inside the body. This is what we call endoscopy. The instrument, of course, was not very refined, and probably Susruta could not have seen very far inside the body as we can today. But the principle was the same. In that sense Susruta could be described as the first endoscopist.

Foreign body extraction was a frequently-performed surgical manipulation then, and there are many instruments especially designed for this purpose. There are rectal specula, rectal dilaters, instruments to open phimosis, inhalers, trocar and cannula, enema tube, ring knife, various types of scissors, chisels, hooks, probes, different types of scalpels, saw, awl etc. etc. Besides, Susruta used caustics, fire and magnet also.



51 Instruments out of 101 described



Susruta's description of burns is interesting, for it sounds almost modern and there is little to be added to it even today. He has divided burns into four degrees according to their depth or gravity, exactly as we do today. In the first degree or Plushta the heat has affected only the epidermis causing a colour change in the skin and a burning sensation In the second degree or Durdagdha, heat penetrates more deeply causing blisters. This causes more intense inflammation. In the third degree Samyagdagdha heat penetrates deeper than the dermis and may affect muscles. This will take more time to heal. In the fourth degree or Atidagdha the burn penetrates up to the bone and the superficial tissues may be desrtoyed. The patient may become unconscious. He will have fever and intense thirst. The wound will take a very long time to heal. In the meanwhile, the wound has to be dressed with honey and ghee. Antibiotic therapy and skin grafting are the only additions we can recommend in the modern times.

#### Managment of abscesses

'Vidradhi' is the name given to abscess, which is nothing but a bag of pus. But before it becomes an abscess, it starts as an inflammatory lesion and according to Susruta, this can be arrested by appropriate treatment before it progresses to become an abscess. An inflammation progresses to become an abscess because of no treatment or inappropriate treatment. And once it suppurates, it should be incised and the pus drained. But it should not be incised before suppuration takes place (Pakva Bhava). Susruta describes how to distinguish between Aama and Pakva

states (unripe and ripe states). One who cannot distinguish between these two states cannot be considered a true surgeon and should not be allowed to treat the king, he says. Susruta warns against the danger involved when the abscess is deepseated-how difficult it sometimes is to make a correct diagnosis. And a correct diagnosis is very essential, for if it is not diagnosed and treated properly, it is likely to spread and destroy the tissues. Another important principle, he lays down, is that of dressing the wound daily and allowing the abscess cavity to heal from within. If the dressing is not done regularly and correctly, the top portion of the abscess cavity will heal leaving behind a pocket of pus inside and the abscess will reccur This principle, which is universally recognised as of fundamental importance in the management of abscesses, was appreciated and enunciated by Susruta.

#### Wounds and Ulcers

Susruta has classified ulcers into 15 types according to their characteristics: their depth, size, shape, colour, edge, discharge, etc. Different types of ulcers cause different types and degrees of pain. Susruta has described the many different types of pain caused by these ulcers. The treatment of ulcers is as varied as their types. He has described 60 types of ulcer treatment.

Many types of wounds have been described by Susruta. In those days, wars must have been very common between different tribes. Susruta has described almost all types of wounds and fractures: wounds in the neck, abdomen, chest, ear lobes, fractures of different bones, traumatic amputation etc. Their treatment is sometimes very

interesting. For example, when the ear lobe is severed, the piece should be washed and stitched back in position. The piece will then get attached in due course. One only hopes that it was true, for even today, the success rate in such repairs is not very high with all our antiseptics and antibiotics. Another interesting piece of information is regarding intestinal surgery: when a patient comes with an abdominal wound and an injured intestine, the injury in the intestine is to be stitched first. This must be done by making big red ants bite the approximated margins of the wound and subsequently cutting off the bodies of the ants from their heads. The importance of passing urine, wind and stool by the patient after abdominal surgery has been stressed. This also sounds very practical and modern. Susruta's keen observation had detected the serious nature of what is called compound fractures and he advises that special attention must be paid to their management. This observation is particularly relevant today also.

#### Piles and Fistula

The management of piles as advised by Susruta should be by medicine, caustics, fire cautery and only last by surgery. The speculum described by Susruta to visualise piles is very characteristic. It is shaped like a cow's udder. Surgery in the anal region is extremely painful and we do not know how exactly Susruta used to manage this operation without anesthesia. Susruta has described 5 types of fistula-in-ano depending upon their shapes and length. And according to their shapes, the surgical approach also varies. The incisions described are T-shaped, circular

and semicircular. Here also Susruta advises the use of caustics and fire cautery before surgery. He knew how difficult it is to treat fistula and so he counsels a cautious approach. One of his methods, the usage of caustics (Ksharasutra), is successfully being employed even in modern times. surgery in the anal region, modern surgeons often advise what is known as SITZ BATH to the region. This is nothing but keeping the part immersed in lukewarm water. This is almost a routine post-operative measure after anal surgery. It is interesting to note that this was first suggested by Susruta.

#### Urinary stones

'Asmari' is the name given to urinary stones. Susruta considered this as one of the fatal diseases; it is described "as grave as yama." He warns against the grave risks involved in undertaking an operation and advises the surgeon to do it only when otherwise the patient is sure to die. Also before the operation, Susruta wants the surgeon to take special permission from the king as it may prove fatal and the patient may die. A detailed description of the operation has been given, such as the length and size of the incision to be made, how the stone must first be kept immobilised by inserting the left hand into the rectum, then cut and removed, and what are the complications that can arise and how they must be dealt with. The surgeon and the patient should both have a strong will for such operations to be undertaken.

Intestinal obstruction and perforation are also described as very grave ones. So they should not be left untreated as incurable. Here also a detailed step-by-step description of the operation has been given. After opening the abdomen, the obstructing cause should be removed and the intestine sutured back with the help of ants; if it is perforation, it should be closed and the abdomen washed.

Hernia is treated strictly as incurable and no treatment has been suggested in the Samhita.

Susruta used to tap and drain ascitic fluid (Mahodara) with the help of trocar and cannula. The site of abdominal puncture is given below the umbilicus, 4 inches left of the midline. He warns against draining too much fluid at a single sitting. Draining should be done at different sittings, a small quantity at a time.

#### Plastic surgery

It is plastic surgery which has made Susruta world famous. He is rightly considered as the father of plastic surgery. But in fact, he should be considered the father of all surgery. since nobody before him has described surgical details in such depth and with such clarity. His plastic surgery mainly involves ear, nose and lip. Fifteen types of ear lobe repair have been given, the choice depending upon the type of the wound, size and the shape of the remaining part of the lobe. Pedicle graft has also been described, and Susruta's method of rhinoplasty is still being widely employed by modern plastic surgeons. According to Susruta, only a surgeon who is well-versed in the art of plastic surgery is entitled to treat the king and deserves to be appointed as the Royal Surgeon.

#### Obstetrics

As one goes through Susruta Samhita, Susrutha can be seen to emerge not only as a general surgeon, but also as an expert obstetrician. Especially revealing is the description of obstructed labour (Moodha Garbha) and its manage-He describes all external and internal manipulations and the destructive operations of craniotomy and evisceration. And it is Susruta who first described the operation now known as caesarian section. His description of this operation is picturesque; when a woman in labour dies due to any reason, and her lower abdomen pulsates, it indicates a live foetus and it should immediately be delivered by cutting into the lower part of the abdomen. Thus it is but proper that caesarian operation should really be termed after Susruta and called Susrutian operation.

#### Head and Neck Surgery

Susruta treats diseases of head and neck separately in the last part of his Samhita as Salakya Tantra. According to him, it is as vast and deep as an ocean and difficult to master. In Salakya Tantra are described the diseases of ear, nose, throat, eyes, and the head. There is a vivid and detailed description of the anatomy of all these parts and then a survey of all the diseases that affect each separate part. In all 200 different diseases are given along with their treatment. The list includes 76 eye diseases, 28 ear diseases, 21 diseases of the nose and 11 types of headache. One of the operations described is cataract surgery. There is no mention of spectacles.

#### Conclusion

Surgery has come a long way since Susruta's days. It has conquered peaks once thought to be inaccessible. Many branches of science such as bacteriology. bio-chemistry, immunology and even physics have helped it attain this position. But the most crucial help came from anesthesiology and blood transfusion. Thanks to them, today a patient can stand even the most traumatic operations lasting for 8-10 hours. And there is not an inch of space in the human body

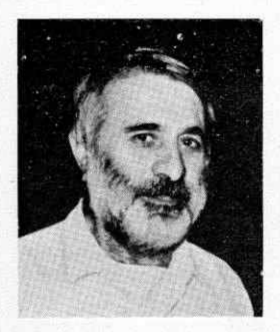
which has not been successfully reached and manipulated by the scalpel of the modern surgeon. When modern surgery has attained such enviable heights, it will not only be worth our while but a credit to ourselves to pause and take a look back. What then shall we see? A distant solitary peak of glory — the peak of Susruta — the greatest of all surgeons, who laid a number of fundamental surgical principles which remain fundamental even today. All glory to him, the real Father of World Surgery!

There are 6,00,000 plant species which exist on earth and only 5% of them had been specifically investigated chemically pharmacologically and from standardisation point of view. This indicates the scope of work in the field or medicinal plants which may give rise to life saving or health promoting single or compound formulations lurking in the plant tissues of ambient vegetation. Hence, Ayurveda has greater role to play, which shall only be possible if more concerted, dedicated and devoted efforts are made by making use of newer standardisation techniques, phytochemical methods, biological evaluation & pharmacodynamic techniques.

Dr V. N. Pandey - "Role of objective parameters in evolution of pharmacopoeial standards for Ayurvedic preparations" - speech at Silver Jubilee Celebration of Captain Srinivasa Murti Drug Research Institute for Ayurveda under CCRAS at Madras on 13th November, 1967.

#### MY EXPERIENCES OF RASAYANA TREATMENT - A PATIENT

\*G. F. BARABINO



#### ABSTRACT

Georgio Fillippo Barabino, Founder of the International Association of Ayurveda and Naturopathy, and present Secretary of the World Federation of Yoga and Ayurveda, had Panchakarma treatment at Kottakkal from 14th Janauary 1987, to 12th February, 1987. He took Rasayana medicine from 12-2-87 to 4-3-87 and observed Yantrana (strict and severe regimen) till 12-3-87. He left Kottakkal promising to observe the regimen for at least another fortnight. The following is a record of the interview given by him to the Editor, Aryavaidyan.

G. F. Barabino

E. A: Thank you for giving me a chance to interview you. You have now undergone a course of Rasayana treatment. The popular opinion is that it is a difficult course with too severe a regimen, demanding extra-ordinary patience. We would be happy if you could tell us how you felt during the course and what your impressions are about it. Your First of all, I have to say that Ayurveda

impressions as a foreigner are important especially because you are interested in propagating this branch of medicine all over the world. Any suggestions you have to offer about its propagation here and abroad would, therefore, be welcome.

G. F. B: Thank you Dr. Varier.

<sup>\*</sup> Girogio Fillippo Barabino, Villa Era, Vigliano Biellese, Italy.

is really a human science which is adapted to the mechanism of man's body and mind. Let me make it clear. I have a long experience of nearly 25 years of Yoga and various other forms of natural medicine like Naturopathy, Homeopathy Fasting Treatment, Grapes treatment and so on. But the point I like to emphasise is that Ayurveda is really a human medicine in the sense that the body is never forced against the treatment. This is the most significant aspect which I emphasise. No other system of medicine to my knowledge has shown this capacity to be so smooth and so gradual and so agreeable to my body, but at the same time, not clashing with my everyday routine. I Should like to be more precise, I want to describe each day's experiences during the treatment, how things went on and in which way my body reacted to the treatment. I came here on the 13th of January 1987. They gave me 10g of some powder preparation on 14th morning. Before lunch, I passed stool four times that day. On 15th also I got the same quantity of powder in the morning and I had the same free movement of bowels. I walked little in the courtyard. Next day, I was not given any medicine and had normal food. I tried to take my usual yoga exercise. But my body was stiff, probably due to the medicine.

Meanwhile, let me make it clear that I came here not with any particular problem or disease. I felt tired due to the hard work that I had been doing for the last few years, propagating the disciplines of Yoga and Ayurveda. With increased work, stiffness became marked and I felt tired physically and mentally.

Again on 17th, I was given 10g of

powder in the morning. Food was normal. On that day I could do Yoga better. On 18th, after I had cleaned my face and teeth with water. I was given 60 ml of medicated ghee and half a glass of warm water (water boiled with dried ginger) and instructed not to go out of the room. So I had to stay inside in the room and on the verandah. Food was given only in the evening and this was kanji (broken rice, well boiled in in water). At night a glass of milk was also given. The dose of ghee was steadily increased to 160, 200 and 300 ml on 19th, 20th and 21st respectively. On 22nd I was given 250ml. I could not take more as I felt my body was completely saturated. This was an interesting experience. I felt all the dirt that I had accumulated so far in my body was brought down to the intestine without any discomfort. This was my impression. I felt the body reacting and becoming light. I thought I could do yoga in positions which I had not imagined earlier. But I did no exercise. I felt I could stay in any position without feeling tired. I was also impressed by the sense of well-being I felt.

Of course, weak people may be afraid of consuming such large doses of ghee. Another thing I perceived was the change that was brought about in the workings of my mind. Just as the body began to be slow in its movements, the mind also slowed down its feverish workings. Both were in rhythm, and I came to know what the Yogies mean when they speak of Samadhi. 24th January was a day of complete rest.

E. A: Why was the dose reduced? Was it due to any trouble?

G. F. B.: On 21st I committed a mistake. I felt hungry. When I got kanji. I took it in the company of a student of this institution who is my colleague in Italy. He was taking normal food and had plenty of rice beside him. I took a little rice, plain rice. But my digestive power had weakened. was another good lesson for me. I learned that the treatment had to be followed exactly as prescribed, without yielding to momentary temptations. One must fully understand the significance of the strict and severe regimen prescribed. So from that moment, I took special care to understand the restrictions and follow them strictly.

On 24th I just rested. I had to stay in the room and was not expected to sleep during the day; just sit or walk about a little and eat some simple food like rice and milk. On 25th and 26th I was given the prescribed traditional steam bath, the head being excluded. In the after noon I went to a special room where there was a cot. Under this special cot pots with boiling water, medicated with herbs, were put and a steam bath was given. There was profuse sweating and I felt the fat and impurities in my body oozing through the pores of my skin, as well as, being conveyed to the intestinal tract. It was as though I had an invigorating experience and I felt being cleansed thoroughly. When I was washing after defecation, I felt the same.

On 27th morning, on an empty stomach I had 10g of some other powder. It was as though I had taken a huge dose of some strong purgative. I had to run to the toilet many times. A lot of urine was also passed. After midday, and also

in the evening, I was given kanji. On 28th, 29th, 30th and 31st I had complete I was given liquid food, the liquid part of it being reduced everyday. For two days kunji, then rice with greengram boiled, and buttermilk boiled with ginger and a pinch of turmeric powder. It was very simple food without salt. Then from 1st to 8th of February I had the Vasty treatment (very high enema) with medicated oil and Kashaya (a brew of medicinal herbs) Vasty alternating in between the days. On all these days, at 9 o'clock some medicated oil was applied on the whole body and a soft massage was given for an hour. The oil Vasty was in the afternoon while the Kashaya Vasty was given in the morning. Oil Vasty was after food. Kashaya Vasty was given before it. All these were given at punctual hours. The food was very simple—jnst rice vegetables and glass of milk in the morning. During this course, I was doing yoga also, giving myself an interval of 2 or 3 hours after the Vasty during days of Kashaya Vasty at 3 p.m. in the afternoon, and on days of Taila (Oil) Vasty at 4 p.m. or 5 p.m. I did not strain myself at all, but adopted only comfortable postures. I felt very good after the massages it stimulated all the muscles. During the massage on the third day, I perceived that my muscles were becoming elastic. With the cleansing of the body through Vasty and massage, my mind too became clear and began to work more clearly. Certainly, the body is a wonderful instrument very much like a musical instrument.

On 9th, 10th and 11th I had the Nasya (errhine) treatment. After the Nasya. I felt the canals in the head clear. A lot of mucus came out through the nose and mouth and my sensations became better. My body felt light, I had reduced my body weight by 10kg in a month.

E. A.: What was your body weight earlier?

G. F. B.: 90kg. Now it is only 80 kg. With Nasya the Panchakarma treatment was over. I felt an improved control over my body and felt real joy and happiness. From 12th February to 4th March, I was under Rasayana treatment. On the first day I started with 60g of Brahma Rasayana. The dose was gradually increased on successive days so that on 21st February it was 190g and on 22nd, 200g. I was allowed only 2 glasses of milk with Rasayana in the morning. By noon on the first day, it was digested and then some kanji was given. Again at 6 o'clock in the evening two glasses of milk were given. By now I had become used to the new routine and no changes in the body were noticed during this period. I felt energetic. I had no complaints. I was feeling normal. I continued my yoga exercises. I had good sleep at night.

E. A.: Were you confined to the room itself during these days, or allowed to go out?

G. F. B: I had to stay in the room and was not allowed to go out. I felt another kind of energy coming up. I tried to write, but had to stop as I got tired soon. The Chief Physican told me not to exert myself as it is not allowed during the course of treatment. "If you read, read a little, and if you write, write a little. Then stop and rest your-

self", he said. But in the case of thinking, my energy had improved and I could go on without feeling tired. I tried yoga exercises very slowly and carefully without straining myself at all. Earlier I was doing it for two hours, but now I restricted it to half an hour. I followed the strict regimen prescribed. The most important benefit I derived from the Rasayana tretment was a new flow of energy and there is a feeling. of security in me. It is some internal feeling. I feel my health is sound and I am less afraid of life and its problems than before. That is what I mean by security. Also I have improved my hearing. When I came here, I could hear the sounds of the bell only very weakly. But now I can hear it loud and clear. I had this complaint for years and I am certainly better on this score. I feel generally better.

E. A: So you have had an allround improvement in your condition?

G. F. B: Yes certainly, I feel better in every way.

E. A: Now-a-days we are faced with problems of stress and strain, psychosomatic diseases, more than ever before. What is your suggestion regarding propagation of these types of treatment to combat such disease?

G. F. B: You know, I am not a doctor. I have no experience in medicine. From my personal experience I believe stress is due to mental overwork and the incapability of body and mind to adjust to situations. The so-called civilization, the way of life, creates stress. Everywhere, every day,

you have to do something, and every thing is changing. Your body and mind cannot accept and adapt to the change. There is no difference between laymen and university men or doctors or workers. You cannot change this situation. So you have the capacity to understand and adapt to the changing situations.

Ayurvedic treatment is the best, because I feel it makes you master of your mental and body mechanisms. If you are under stress, you have to undergo the strict treatment that can control stress. I think that for western people Rasayana treatment will be very helpful for conditions of stress as has been proved in my case. Your body and mind are improved to face stress, to face the challenges of life. The way you see the problem is important. are always touched by one aspect of the problem and we try to find and answer to that aspect and not to the whole problem. So it is not properly That is the reason we get answered. the stress, because we have not the capacity to see the problem as a whole. By this treatment, I have seen that the quality of our body and mind to face the problem as a whole is enhanced.

E. A: Rasayana treatment in the Kutipravesika way is supposed to be capable of being undertaken only by extra-ordinarily strong-minded people, just like yoga due to the rigours, it involves. Do you think the misconception can be removed and we can popularise it and encourage ordinary people to undertake it?

G. F. B: You know, I said in the very beginning that as I perceive it,

Ayurveda is a perfect "human" system of medicine. What is applicable to one human being is applicable to all. There is no difference between Westerners and Indian people. We have to accept that there is no clear understanding of Ayurveda and its literature, especially in my country. problem we have to solve. It is our task to translate Ayurvedic literature and give a clear idea of what Ayurveda is. Then there is the other problem. I can give you one example. When I was a little child and when I did not feel well, I was given castor oil as was the custom. It was impossible for me to take castor oil. So my mother gave me castor oil with some sugar. But my sister could take it without sugar. My psychological system rejected the taste of castor oil, while my sister's did not. I think for people the problem is the same. are not ready to accept things mentally, but if they are made to undergo a mental change and avoid this resistance. they take it smoothly. When I go to the cinema, I stay there to see the When I walk, there is no resistance as my body and mind take it as a usual routine. This is the condition when one accepts a situation. One resists not because the treatment is not suited for him, but mentally he is not prepared to take it. When a boy goes to the sea, he is afraid of the water. You do him harm by dragging him into the water to make him swim. Once he is friendly with the water, he will like swimming. Thus the problem is more psychogical, and it has to be overcome.

E. A: You had been working in various fields as yoga, Macrobiotics, Herbology etc. and also in Ayurveda. Had you any particular motto in selecting a mode of treatment?

G. F. B: No. I say the motivation was more for experience. As you had been there, you remember, I used to speak about this type of treatment because of its benefit. I read a book on Caraka and other books on Ayurveda and got convinced that the treatment was good. This was a little adventure. I wanted to see that the treatment is really good and what I read in the book is true.

E. A.: What is your view about the propagation of this treatment in Eroupe?

G. F. B.: If physicans in the Western countries understand the validity of purification, this treatment can have a

great popularity there and it will be of great benefit to human-kind. I do not better experience. know of any Allopathic treatment when done after this kind of purification, I am sure, will give better effect. I wish cancer, cardiovascular illnesses and all such cases were treated with this kind of purification first, and then with some other medicines. I am not a doctor and so I do not want to go into these particulars. So it is my idea that introduction of this Panchakarma and Rasayana treatments to Europe and elsewhere will be very good for all human beings. It will be good, especially for children, as most of our children are sick when 5 to 6 years old and, therefore, need some new energy for their growth and development.

E. A .: Thank you, Mr. Barabino. .

# GOROCHANAM - A CHEMIST'S OBSERVATIONS

### \*A. M. D. NAMBUDIRI

#### ABSTRACT

Gorochanam is the gall stone formed in the gall bladder of oxen or cows. Study of human gall stone has shown that it contains 95% Cholesterol and balance bile salts like Sodium Taurocholate, Sodium Glycocholate, Choline salts, Lecithia and traces of Calcium Carbonate and Sodium fluoro phosphate. It is presumed that bovine gall stone also will have a similar composition. It is known that the contents of bile fluid in any animal are in a state of equilibrium such that a slight imbalance in any one of them will cause cholesterol to precipitate along with it small amounts of bile salts thus producing gall stone. Since the composition of bile fluid and of gall stone are not far different, it is reasonable to believe that solidified bile will be equivalent in composition to gall stone or Gorochanam. Laboratory testing of genuine Gorochanam, solidified ox-gall, and market sample of Gorochanam by Thin Layer Chromotography (TLC) and by test in U. V. Visible Spectrophotometer has clearly shown that solidified ox-gall is much nearer to genuine Gorochanam in composition. Market sample of Gorochanam has nothing in common with genuine Gorochanam, it being bile fluid mixed with adulterants like clay, hair, colouring matter, etc. Clinical tests of solidified ox-gall at C. R. U. (C. C. R. A. S.), Kottakkal, to compare its properites with those of genuine Gorochanam showed that it could be used in place of Gorochanam. It is, therefore, recommended that market supply of Gorochanam may be safely replaced by solidified ox-gall in Ayurvedic formulations.

#### Introduction:

The demandfor Ayurvedic medicines has increased several fold in recent times. This has created a situation where quality Ayurvedic preparations are in short supply in the market. One of the stumbling blockes that restrict the large scale production of Ayurvedic formulations is the lack of availability of raw materials in sufficient quantities, since the demand far exceeds the supply. Available raw materials are often adul-

terated and of inferior quality. A case in point is Gorochanam. Market sample of Gorochanam is know to contain pipe clay, colouring matter, flavouring agents, hair and a host of other adulterants.

Traditionally, it is believed that Gorochanam is the gall stone formed in the bovine gall gladder. However, our literature survey at the Ayurveda College Library, Tripunithara, failed to locate any reference authenticating that

Dr. A. M. D. Nambudiri, Managing Partner, Chethana Pharmaceuticals, Perinthalmanna Malappuram Dist., Kerala, India,

Gorochanam is in fact bovine gall stone. The author also corresponded with leading Ayurvedic scholars (Physicians) soliciting their views on the nature of Gorochanam. They were (i) Vaidyabhushanam Shri Raghavan Thirumulpad, Chalakkudi (ii) Ashtavaidyan Shri N. S. Moosad (iii) The late Dr. P. R. Warrier, Manager, Arya Vaidya Sala (Branch) Trivandrum (iv) Dr. N. V. Krishnankutty Warrier, Shoranur, and (v) Dr. K. Rajagopalan. These physicians, general, were of the opinion that Gorochanam is derived from ox-bile and need not necessarily be gall stone. They also felt that Gorochanam prepared by solidifying ox-bile will be much more acceptable than the product available in the market for use in Ayurvedic formulations.

Nadkarni1 in his compendium of Indian Materia Medica states that Gorochanan "is prepared by evaporating ox-gall to one third, adding alcohol, filtering, distilling of and evaporating until it acquires a suitable consistency for making pills". The same statement is repeated by Chopra in his book2. Though not published in the final form, draft copy of Pharmacopeal Standards for Ayurvedic formulations (Published by the Council for Research in Ayurveda and Siddha) defines Gorochanam as solidified ox-gall.

The present project was undertaken to understand the chemical nature of Gorochanam and to explore the feasibility of preparing Gorochanam from ox-gall.

#### Materials & Methods

Gorochanam samples

a) Gorochanam which served as

- reference material (Authentic sample) was procured from the local slaughter house.
- Solidified ox-gall was prepared both by Nadkarni's method and by drying whole ex-gall bladder at 7° C for one week and then collecting the solidified bile.
- c) The market sample of Gorochanam was purchased from regular vendors of the substance.

Silica Gel for thin layer chromatography was purchased from E. Merck (India) Limited, Bombay-400 018.

## Analytical Methods

Thin layer chromatography using silica gel plates was used for comparative studies. For reversed phase chromatography paraffin impregnated silica gel plates were used.

The solvent systems used were (a) 10% acetone in petroleum ether (b) Iso alcohol—Acetic Acid—Water (18:5:3) and (c) Benzene—Acetic Acid (80+20).

The samples were dissolved in small volumes of ether acetic acid or benzene—acetic acid (80+20) and spotted under nitrogen atmosphere,

The components separated on the Chromatograms were eluted from silica gel in ethanol. U. V. and visible light absorption spectra of the isolated compounds were performed on Shimatzu U. V./Visible Recording Spectrophotometer.

#### Clinical Trials

Pilot batches of Gorochana tablets (Gorochanadi gulika) were prepared using (1) Authentic Gorochanam and (2) Solidified ox-bile in place of Gorochanam and samples were sent for clinical trials at the R and D Department of Kottakkal Arya Vaidya Sala.

#### Results

Reversed phase chromatography of of authentic Gorochanam, solidified ox-bile, and market sample of Gorochanam yielded the following results:

Dried chromatograms when exposed to iodine vapour revealed 5 spots of which 4 were identical to the spots detected with authentic Gorochanam. Market sample had no spots which corresponded to authentic Gorochanam. A coloured material, probably an adulterant, stayed at the origin in the case of the market sample.

The above chromatography was performed using 10% acetone petroleum ether as solvent system. The samples were taken in small volumes of benzene—acetic acid (80+20 and applied on to the plate under nitrogen atmosphere.

Further analysis was done using the solvent system to Iso amyl alcohol—Acetic acid—water (18:5:3) as Nagayama et al<sup>3</sup>. This chromatographic system is known to be useful in the analysis of bile lipids(\*). In addition to authentic Gorochanam and the market sample, the solidified ox-gall was compared with cholesterol, cholic acid and sodium taurocholate. The spots on the chromatogram were visualized by spraying the chromatogram with concentrated

sulphuric acid followed by heating the plates at 90 °C for 30 minutes. The Rf. values for the separated components are given in Table I.

#### TABLE-I

| Materials                       | R. Values          |
|---------------------------------|--------------------|
| Cholesterol                     | 0.95               |
| Cholic Acid                     | 0.95, 0.83         |
| Sodium<br>taurocholate          | 0.95, 0.83, 0.58   |
|                                 |                    |
| Solidified ox-gall<br>Authentic | 0.95,0.83,0.7,0.58 |
| Gorochanam                      | 0.95, 0,83         |
| Market sample of                |                    |
| Gorochanam                      | 0.48               |

As evident from the above data, cholic acid was separated into two different components of which one corresponded with cholesterol in Rf. Value. This is probably due to the questionable purity of the reference sample of cholic acid. The other spot of which had Rf. of 0.83 was also detected in authentic Gorochanam.

Sodium taurocholate yield 3 distinct spots indicating that the sample also contained compounds with the similar chromatographic mobility as that of cholic acid and cholesterol.

Solidified ox-gall had 4 separable components, while authentic Gorochanam had only two predominant spots. It is clear from the data that, based on Rf. Values, the solidified ox-gall contained both the components detected in authentic Gorochanam. Market sample of Gorochanam, on the other hand, yield only a coloured compound which did not correspond to any of the components of authentic Gorochanam in Rf. value.

Identity of Cholestrol in the dehydrated ox-gall and authentic Gorochanam was further established by thin layer chromatographic system using benzene-acetic acid (80+20) as solvent system. In this system the materials to be chromatographed were taken in small volumes of acetic acid and applied to the chromatographic plates Nitrogen atmosphere. The spots were visualized by spraying the chromatograms with concentrated Sulphuric Acid. The results indicated that both authentic Gorochanam and solidified ox-bile contained cholesterol as evidenced by detection of spots corresponding to cholesterol (Rf. 0.95).

Further confirmation of similarity of the chromatographically components of authentic Gorochanam and solidified ox-gall was attempted by spectrophotometry. Areas corresponding to the Rf's in the plates were eluted in ethanol from unsprayed thin layer plates. The U. V. and visible spectras of eluted samples were recorded. It was revealed that almost all the isolates had similar absorption characteristics in the U. V. region, i. e. absorption peaks-between 260 nm and 309 nm. This suggested that the compounds were bile acid derivatives. Exact identity of the compounds could not be established at this stage.

Results of the clinical trials indicate that tablets prepared using solidified ox-bile in place of Gorochanam are as effective as the ones prepared using authentic Gorochanam.

#### Discussion

It is evident from the results obtained that solidifed ox-bile is similar to authentic Gorochanam in its lipid and bile acid content. In our analytical studies, the market sample of Gorochanam did not compare, well at all with authentic Gorochanam.

Bile secreted by the liver into the bile duct contains not only bile salts but cholesterol and phospholipids which are water insoluble and are maintained in the bile fluid as micelles in association with bile salts. In humans, if the proportion of cholesterol, phospholipids and bile salts do not fall within certain limited ranges, only part of the cholesterol will be stabilized in the micelle and the rest precipitate in the bile duct, or gall bladder forming gall-stones<sup>5</sup>. As shown in Table I, the authentic Gorochanam did not contain detectable amounts of two unidentified components found in solidified bile. This could be due to the difference in ratio of the components present in solidified bile and Gorochanam.

Nevertheless, the present study points to the fact that solidified bile is much closer to authentic Gorochanam than the so-called Gorochanam available in the market. So the use of solidified bile in Ayurvedic formulations conforms to the I. P. specifications for Ayurvedic medicines as it defines Gorochanam as solidified ox-bile.

The clinical studies also supported the view that solidified ox gall can be used in place of Gorochanam. Gorochanadi tablets prepared using solidified ox-gall in place of authentic Gorochanam proved to be as effective as the ones prepared using authentic Gorochanam in the trials conducted.

#### Acknowledgements

The author is grateful to the Managing Trustee and other members of the board of Turstees, The Arya Vaidya Sala, Kottakkal, for providing facilities for the investigation. author is indebted to Shri V. S. Moosad, Works Manager and Shri V. N. N. Nambudiri, Chief Chemist, R & D Department of the Arya Vaidya Sala, Kottakkal, for useful discussions and their valuable suggestions at each and each and every stage during the progress of the research project. Thanks are due to Mr. Sasidharan and Mr. George Francis for their expert technical assistance without which the project would not have been completed.

#### References

- Nadkarni A. K., In Indian Materia Medica (originally edited by the late Dr. K. M. Nadkarni and subsequently revised and enlarged by A. K. Nadkarni) Bombay Popular Prakshan, Vol. II P. II (1976).
- Indigenous Drugs (Ed: Chopra R. N., I. C-Chopra and L. D. Kapur) 2nd Edition, Academic Publications, Calcutta P. 535 (1982).
- Nagayama, F. M. Oishi, N. Sskaguchi and H. Miyake, Clin. Chim. Actar, 10, 544 (1984).
- Stahl E. in Thin Layer Chromatography— A Laboratory Hand book. Springer— Verlag, New York (1969).
- Vander A. J., J. N. Sherman and D.S. Luciano in Human Physiology—The Mechanisms of Body function. 3rd edition, Tata Mc, Graw Publishing Company Ltd., P. 437 (1980).

## \*AN AYURVEDIC APPROACH TO PSORIASIS

#### \*\* P. S. VARIER

#### ABSTRACT

The approach of Ayurveda towards Psoriasis and the details of the treatments given at Kottakkal Arya Vaidya Sala Nursing Home of three Psoriasis cases, taken at random, are described here. An attempt to compare Psoriasis with some of the skin diseases mentioned in Ayurveda is made. Various aspects of the case are discussed on the basis of Tridosha Theory. The aetiological factors, Sannipatajatwa (specific and combined influence of the three doshas) of the ailment, psychosomatic aspects of the case, predominance of specific doshas in Dadru, Ekakushta, Sidhma, Kitibha and Carmadala are explained. General principles of the treatment of Psoriasis, the holistic approach of Ayurveda, importance of Sodhana (purificatory) treatment and the relevance of Panchakarma treatment including Niruha (medicated decoction enema) are discussed. The effect of Samana (Palliative) treatment, (giving special stress on the administration of Takra Dhara, Sirolepanam and the favourable action of pure cow's ghee) in the management of Psoriasis is also mentioned. While pointing out the scope of Rasayana Treatment in the case, the need for further intensive research on the lines mentioned above to put the management of the disease on a firm scientific basis is also stressed.

When the entire World is trying to achieve the aim of the ALMA ATA DECLARATION of "Health for all by 2000 A,D.," paramount importance has to be given to a revival of the traditional systems of medicine, In this context it is quite praise-worthy that the C.C.R,A.S. has taken active interest in holding a workshop on the treatment of one of the dreadful diseases of mankind. Much can be done in the field of health care if the traditional systems of medicine can join hands to achieve this common goal. Ayurveda, the Science of Life,

has a well-defined approach towards promotion and preservation of health and the prevention of diseases. Here I am trying to highlight the approach of Ayurveda towards Psoriasis.

To start with I would like to give a few examples of the Psoriasis cases treated in our institution. These cases are selected at random, We get mostly clinically confirmed, chronic cases of Psoriasis. So diagnosis is always quickly possible.

\*\* Aryavaidyan P. S. Varier, Chief Physician, Arya Vaidya Sala, Kottakkal, Kerala Staie, India.

ARYAVAIDYAN

Paper presented at the workshop on Psoriasis under the auspiceo of C. C. R. A. S. at Madras on 8-11-87.

#### FEMALE PATIENT AGED 26 YEARS

Typical Psoriasis lesions gradually spreading to all parts of the body. A little itching present. Three years' duration. Routine treatments for skin diseases done at local Ayurvedic dispensary were not of much benefit.

#### Treatments adminisered:

#### A. Internal medicines:

Mahatiktam Kashayam, Manibhadra Leham, Gandhakarajarasayanam.

#### B. External medicines:

Dhurdhurapatradi Coconut oil, Jivantyadi Yamakam.

## C. Special treatment:

Takra (Buttermilk medicated with Aragwadadi gana) Dhara (Sekam) 14 days.

Simple massage with abovementioned oils.

Sirolepanam with Amalaka (Fruit rind of Emblica officinalis Gaertn.) Paste-14 days,

It was advised to stop the usage of soap. In place of that a paste of dried Amalaka/Mudga (Seeds of Vigna radiata (Linn.) Wilczek)/Sariba (Root of Hemidesmus indicus (Linn.) R. Br.)/Nimba patra (Leaves of Azadirachta indica A. Juss.) was used. Patient underwent three courses of above-mentioned treatments in three consecutive years with the result that she got about 90% improvement. No exacerbation reported so far.

#### MALE PATIENT AGED 31 YEARS

Psoriasis patches almost all over the body including scalp. 5 months' duration. Severe itching. Was on Allopathic drugs. Tried some Ayurvedic medicines occasionally, but no perceptible change noticed.

#### Treatments administered:

#### A. Internal medicines:

Mahatiktam kashayam, Trivirleham, Gandhakam (21), Manibhadra Leham, Valiya Madhusnuhi Rasayanam.

### B. External medicines:

Dhurdhurapatradi Coconut oil, Dhurdhurapatradi Coconut oil + Mahatiktaka ghritam, Nimbadi Curnam Jivantyadi Yamakam, Dried Amalaka / Green gram powder.

Hot water bath.

After a period of 3 months the patient got substantial improvement. He was almost free from complaints. Recently he has started showing some signs of exacerbation. So he was advised to take one more course of the above-mentioned medicines and to undergo a special treatment, viz. Takra Dhara, Sirolepanam,

#### Case No. 3

#### FEMALE PATIENT AGED 53 YEARS

Skin lesions all over the body including scalp. Severe itching sensation present. Not weeping type. Scaling and exfoliation, Patches exhibit "silvery sheen" on exfoliation. Mild joints' pain

with moderate swelling. Obesity. gastric discomfort, occasional rise in bloodpressure. Patient had tried plenty of both Ayurvedic and Allopathic drugs. Permanent relief not obtained.

#### Treatments administered:

#### First course of treatment

#### A. Internal medicines :

Mahatiktam Kashayam, Manibhadra Leham, Gandhakam (7) Valiya Madhusnuhi Rasayanam, Mahatikta Ghritam.

### B. External medicines :

Dhurdhurapatradi Coconut oil, Jivantyadi Yamakam (Dried Amalaka/Greengram/Neemleaves)

## C. Special treatment:

Aragwadadi Tara Dhara, Pizhichil (14 days), Udvartanam (Eladi powder + Coconut milk). Panchatikta Vasti.

#### Second course of treatment

### A. Internal medicines:

Nimbadi Curnam (Special), Amritakwadham, Navayasa Curnam, Punarnnavasavam, Annabhedi Sindhuram.

#### B. External medicines:

Dhurdhurapatradi Coconut oil, Pure cow's ghee.

### C. Special treatment:

Takra Dhara (as above), Simple massage, Sirolepanam, Panchatikta Vasti.

#### Third course of treatment

#### A. Internal medicines:

Nimbadi curnam, Yogaraja curnam.

#### B. External medicines:

Dhurdhurapatradi coconut oil, Tiktaka ghritam, Jivantyadi yamakam.

## C. Special treatment:

Dhara, Siroplepanam, Vasti, Massage. Patient is advised to continue the medicines.

### Response to treatment:

Generally, the response to the treatment was good. In this case the patient required continuous medication to maintain the results obtained and to prevent worsening of the condition. This necessitates the repetition of the special courses of treatment also.

Now I shall dwell on the theorotical aspects of the case. It is not always possible to translate Ayurvedic terminology into that of modern medicine. In the case of Psoriasis too, it appears to be difficult to find an equivalent term in Ayurvedic texts. But among various skin diseases described in Kushtaprakarana of Ayurvedic classics, a few have features which are similar to the characteristic features of Psoriasis. They are:

#### 1. Dadru:

"दीर्घप्रताना दूर्वावदतसीकुसुमञ्छविः। उत्सन्नमण्डला दद्रः कण्डमस्यनुषङ्गिणी।।"

(Dirghapratana durvavadatasikusumacchavih Utsannamandala dadruh kandumatyanusangini Here skin lesions are raised, circumscribed, itchy patches, which spread like Durva (Cynodon dactylon (Linn.) Pers). Colour similar to that of Atasikusuma (Flower of Linum usitatissimum Linn.). It has a long duration sometimes with occasional remissions and acute exacerbations.

#### 2. Eka kushta:

"----- एकारूयं महाश्रयम् । अस्वेदं मतस्यशकलसन्निभम् ----- ॥" ('-----ekakhyam mahasrayam Aswedam matsyasakala sannibham ----

Skin lesions have a wide base and fishy (silvery) scales, but they are not weeping ones.

#### 3. Sidhma:

"सिष्मं रूक्षं बहिः स्निग्ममन्तर्ष्°टं रजः किरेत् । इलब्बस्पर्षे तनु इवेत साम्रं दौग्धिक पुष्पवत् ॥ प्रायेण चोर्ध्वकायेस्यात् ------।"

(Sidhmam ruksham bahih snigdhamantarghrishtam rajah kiret. Slashna sparsam tanusweta tamramdougdhika pushpavata Prayena cordhvakayesyat.....)

Lesions are dry and hard in appearance, but soft underneath and smooth to the touch; on removing the covering, the colour will be whitish copper like, that of Dougdhika Pushpa (Flower of Lagenaria siceraria (Mol.) Standl). They are found mostly on the upper half of the body.

#### 4. Kitibham:

"............ किटिभं पुनः ॥ रुक्षं किणखरस्पशं कण्डूमत्परुपासितम् ।" (\*...... kitibham punah Ruksham kinakharasparsam Kandumatpurushasitam)

Dry hard itching patches, colour not white.

#### 5. Carma dalam :

"स स्फोटमस्पर्शसहं कण्डूषातोददाहवत्। रक्तं दलच्चमंदलम् ------।।"

(Sasphotamasparsasaham kandushatodadahavat Raktam dalaccarmrdalam)

Lesions give rise to blisters, which are painful to the touch and have severe itching, burning and pain. They are reddish in colour.

These sign and symptoms are, to a great extent, consistent with the typical features of Psoriasis.

Psoriasis, as described in modern medicine, is a benign acute or chronic inflammatory, non-infectious dermatosis. The causative factors of this commom skin disease have not yet been clearly found out. Disturbed fat metabolism, hormonal imbalance, septic conditions of the body, allergy, anxiety states, hereditary influences (genetic error) etc. are thought to be the possible reasons. In some patients, the onset appears to be precipitated by an acute infection, by pregnancy, or by physical or psychological traumas.

The typical lesion is a red spot or a batch of varying size covered with a thick layer of silvery scales, which can be scraped off. On scraping, it exhibits a characteristic silvery sheen and a bleeding surface, Candle grease sign (coin shaped lesions with wax' like

scales) and exfoliation are typical features. Although lesions may appear in any part of the body, they are most often seen on the knees, elbows and scalp. Gradully these lesions grow in size and large patches are produced. The patches are symmeterically distributed over the scalp, palms and soles, extensor surfaces of knee and elbow and also over the sacrum and back. may be present. The Psoriatic lesions may develop in the lines of scratches during their active phase and this is called Koebner's phenomenon. If the nails are involved they would appear as though affected by some fungus infection (onycho mycosis). They may become thickened, pitted and straited. Arthropathic Psoriasis is another form of the disease in which it is associated with a type of erosive arthritis very similar to rheumatoid arthritis. **Psoriasis** occasionally eruptive, particularly in periods of stress or after some infection. remissions and Occasional exacerbations are one of the main characteristics.

A comparative study of the features described in Ayurveda about the abovementioned five skin diseases and of those described in modern medicine about Psoriasis makes it clear that Psoriasis was not an unknown disease in ancient days. So the approach of Ayurveda towards Psoriasis is more or less the same as that to the skin diseases, viz. Dadru, Sidhma, Eka Kushta, Carmadala and Kitibha, which come under Kushtaprakarana of Ayurveda. Here it needs special mention that Kushtaprakarana has a wide purview in Ayurveda (not the Hansen's disease of modern So various therapeutic medicine). measures in the treatment of Kushta

have to be adopted for the treatment of Psoriasis according to their suitabitity and practicability. This will be explained later.

Ayurveda is a Science based on Tridosha theory. So a thorough study in terms of Tridosha is essential to come to a final decision on the line of treatment. The main concept postulated in Ayurveda is that health is the state of equilibrium of Vata, Pitta and Kapha in a body and disease is a state of their (Doshasamya inequilibrium. Doshavaishamya). In fact, voluminous descriptions are essential to describe the Doshasamya and Doshavaishamya concepts. These doshas are very prone to get excited and imbalanced. General and specific causative factors of each ailment are detailed in the Sastras. The aetiological factors of skin diseases as mentioned in Ayurveda are briefly given hereundr:

 Suppressing or forcing of the natural urges like micturition, defaecation, vomitting etc.

"विसर्पकोठकुष्ठाक्षि कण्डुपाण्ड्वामयज्वराः । स कासस्वासहरूलासन्यंगस्वयथवोवमेः ॥"

(Visarpakotlia kushthakshi kandupandwamayajwarahi Sakasaswashriltasa vyamga swayathavo vamehii

- Mithyaharam: Unscientific dietary habits.
- Mithyaviharam: Performance of acts which are forbidden in Sastras as they are harmful to body and mind.
- Virudhaharam: Fating incompatable food.

- virtuous people.
- Sadhuvadha: Killing virtuous people.
- Anyaswaharanam: Stealing others' properties.
- Asatmyaendriya Samyoga: Improper use of sense organs.
- Prajnaparadha: Deeds done wantonly or wilfully.
- 10 In women, lack of proper pre-and post-natal care and disorders associated with delivery.

On a close analysis of the above causative factors, it can be found that most of them are conducive to a Sannipata doshavaishamya (i. e. excitement of all the three doshas). This inference further leads us to the conclusion that this particular disease is more or less, a Sannipataja Vyadhi. Psychic factors also cause the disease.

Disease, in one way or other, is a reflex action of the body and mind. Body and mind have a tendency to reject unwanted materials (including foreign bodies) which are accumulated in the system as a result of Doshavaishamya (imbalance of the three doshas). Diseases can be explained as a manifestation of this cleansing process. This work is always done at the expense of energy stored in the form of Ojas (the vital energy). So Ojakshayam (weakening of the vital energy) also is an end result of the process. Actually by way of treatment we are providing the means to ease the work of the body and mind and to restore the lost ojas. Thus, it is obvious that it helps much

c. Sadhuninda: Denigration of the joint effort of the body and mind to recover easily from diseases if we avoid all those factors including those of the environment that cause diseases. This is called Nidanaparivarjanam in the Sastras.

> In the case of Psoriasis, although it is a Sannipathaja Vikara (excited state of the three doshas), which dosha is predominant has to be assessed while deciding the line of treatment. Dosholbanathwm (predominance of doshas) of Dadru, Eka Kushta. Sidhma, Kitibha and Carmadala are as given below:

> > Kaphapittadhikam(Pre-Dadru:

dominance of Kapha

and Pitta)

Eka Kushta: Vatakaphadhikam (pre-

dominance of Vata and

Kapha)

Vatakaphadhikam (Pre-Sidhma:

dominance of Vata and

(Kapha)

Carmadala: Kaphapittadhikam(Pre-

dominance of Kapha

and Pitta)

Kitibha: Vatakaphadhikam (Pre-

dominance of Vata

and Kapha).

The second important aspect to be considered in the treatment is Dhatudushti (i, e. which Dhatu is affected in Pathogenesis). Here Rasa and Rakta are the Dhatus more commonly affected. Twak (skin) is said to be an Upa (sub) dhatu of Rasa]. In advanced stages and in more severe forms of attacks, Mamsa (Muscle), Meda (adipose tissue), Asthi (bone) dhatus also will be affected.

Generally Desa (geographical factors)
Kala (seasonal variations) Anala (digestive capacity) Prakriti (temperament of the patient as described in Sastras)
Vayah (age factor) etc. are also to be considered.

Based on these fundamental principles, specific measures for the treatment of Psoriasis can be formulated on the following lines:

- a) Rasa-Rakta Dushtiharam (that which purifies Rasa and Rakta)
- Twak Prasadakaram (that which improves the radiance of the skin)
- c) Vranyam (that which heals the ulcers)
- d) Ojovardhakam (that which improves the Vital energy)
- e) Manodoshanibarhanam (that which purifies the mind).

Ayurveda does not treat Psoriasis solely as a case of skin disease. It is a The actiology and systemic disorder. pathogenesis of Psoriasis give clear indications that it has its origin in a phychosomatic disorder. The degree and extent of dosha excitement warrant a systemic Sodhana (purification) and secondary Samana (palliation) therapy. As a well-established from of Sodhana Chikitsa (purification treatment), Panchakarma treatment can be suitably administered.

In the case of Psoriatic Arthropathy special message treatments of Kerala like Pizhichil will be a good supportive measure to Panchakarma treatment. Generally Vasti is contra-indicated in skin diseases like Kushta. But Acharyas have recommended Prasritika Vasti like Panchatikta Vasti in such cases also. We are administering Panchatikta Vasti in Psoriasis.

Samana Chikitsa consisting of oral medicines, external medicinal applications, and Dhara (Parishekam) are generally found beneficial. Using the therapeutic guidelines given in Sastras, appropriate single drugs/combinations can be selected. Single drugs and combinations of proved efficacy would be a better choice. From our experience, we have found that an external application of pure cow's ghee is more favourable than applying medicated coconut oil or gingelly oil.

Of late, we have been administering Dhara (Parishekam) Treatment (Takra Dhara) in our institution in all cases of Psoriasis. The results have been found quite encouraging. Takra dhara is done for a minimum period of 14 days as one course. This is followed by a fortnight's course of Sirolepanam (Talapotichill). Takram (buttermilk) medicated with suitable dravyas (Drugs) (eg. Aragwadhadi gana) is commonly used. The medicines or Amalaki alone made into a paste form, is used for Sirolepanam. Though these treatments appear to be giving long-lasting results, we feel that a further study is needed to establish its efficacy on a firmer scientific basis. The studies conducted on Spa and Mineral water treatment by Soviet scieniists may be taken into consideration in trying to assess the efficacy of Takra Dhara and other treatments in which the body as a whole is taken into We have started collecting account. data for this purpose.

In addition to the above-mentioned Sodhana and Samana treatments, Rasayana treatment which helps to regularise the metabolism and to purify and strengthen all the Dhatus has great relevance in the management of Psoriasis.

Ayurveda favours Daivavypasraya Chikitsa (Treatment based on divine favour) and satwavajaya Chikitsa (self-conquering techniques) also as supportive therapies. These include meditations, worship of God, observance of Vratas (austerities), Yogic exercises and such other practices. When we consider the Psychosomatic nature of the ailment, it is an indisputable fact that these treatments are very efficacious. Bhaskararadhana (worship of sun) is specially advised by Ayurveda Acharyas.

Practing suryanamaskram daily would be quite ideal. It may be noted that modern medicine also suggests exposure to sun as a thereapeutic measure.

Regarding the prognosis of the case, from my clinical experience, I may say that Psoriasis is a manageable disease (Yapyam) through prolonged continuous treatment. I strongly feel that there is a wide scope for an intensive research on this subject and that it will yield extermely nseful results-

#### Reference:

- 1. Ashtanga Hridayam.
- 2. Text Book of Medicine (P. C. Das)
- 3. Current Medical Diagnosis & Treatment 1985
- 4. A Short text book of Medicine
- 5. Thridosha Theory V. V. S. Sasthry
- 6. Swasth Vrittam V. V. S. Sasthry
- Vaghbhata (Research Journal) Special Issue on Skin Diseases - 1984

Each of us is a mobile museum. The fluid in our bodies is a perfect replica of that ancient sea in which we grew to fruition following our liberation from the clay. The concentration of sodium, potassium and chloride in our blood; the cobalt, magnesium and zinc in our tissues, are the same as those that once prevailed in the primordial ocean.

We still carry that ocean around inside us, trapped there like a living fossil forever. And in each miniature internal sea, the same old struggles go on much as they did three thousand million years ago. Competetion and co-operation, occasionally even outright war, take place amongst arrays of organic compounds, and only those with the greatest physical strength or ingenuity, the most resolute chemical tenacity, survive.

(From Life Tide - Lyall Watson)

## ARDITAM (FACIAL PARALYSIS)

Curable by "Sirovasti" Therapy-A case history of a patient,

#### \*G. L. MISHRA

#### ABSTRACT

A brief case history of a patient who was treated for skin troubles and for consequent allergy resulting in facial paralysis. A report of symptoms and of the failure in treating with Ayurvedic medicines as an outdoor patient. The doctor tries Sirovasti at first with Maha Narayana Tailam, but observing no improvement, treats with Dhanwan thara Tailam (Seven times medicated) and gets full recovery. The details of the course undergone and the improvements noticed are given in chart form.

Patient's Name : Ravindra Kumar Ghosh, Age: 56 Father's Name : Khirut Chandra Ghosh, Tezpur.

#### Introduction

At the outset the patient suffered from pain and gradually, red spots were seen on his skin. On seeing these symptoms, he went to the allopathic doctor. The doctor thought it to be leprosy and so prescribed medicines. The ultimate reaction to these medicines was allergy.

For about two years the took treatment from different doctors. His body reacted to every medicine prescribed by them. The accumulated result of these reactions was Facial Paralysis.

He took allopathic treatment from different places. The case became serious and he lost all hopes of recovery.

#### Symptoms

- The patient's mouth had twisted to the left and become rigid.
- The face had lost all sensation and there was paralysis.
- The pain was more acute during morning and night.
- The left eye could not be closed and tears rolled out of it continuously.
- The left half of the lips had swollen and so he could not closes his mouth properly.
- He could not utter sounds like Pa, Pha, Ba etc.
- It was difficult for him to eat or drink.

ARYAVAIDYAN

Dr. G. L. Mishra, Chief Physician, Kedarmal Memorial Ayurvedic Hospitai Tezpur, Assam. India.

#### Treatment

On 18th March. 1987 the patient came to the Kedarmal Ayurvedic Hospital and registered his name (Registration No: 98865) in the outdoor section. He took the medicines prescribed from O. P. for one month, but there was hardly any improvment. So he lost all hope.

In May and June 1986 to study the research work of Kerala Panchakarma and Siddha Chikitsa, I visited Arya Vaidya Sala, Kottakkal, and the Arya Vaidya Chikitsalayam and Research Institute. Coimbatore. In Kottakkal I observed a patient suffering from the same disease being treated through Sirovasti and getting better. So I decided to treat this patient adopting the same procedure.

#### Sirovasti Treatment

On 14th April 1987 the patient was admitted in the in-patient section and he was given Sirovasti for one week with Maha Narayana Tailam, but no improvement was seen. Then Dhanwan- ment is given separately.

thara tailam was prepared in our hospital. It was seven times medicated.

After seven days of Sirovasti with Dhanwanthara tailam there was remarkable improvement and gradually all the symptoms of the disease vanished and the patient got completely cured and his face became natural. On 23rd May, 1987 he was discharged from the hospital.

#### Acknowledgement

I am sincerely thankful to our Trustee who sent me for the study and to:

- Aryavaidyan Sri P. K. Warrier, Managing Trustee, Arya Vaidya Sala, Kottakkal, Kerala, and
- 2. Shri P. V. Chandrasekhara Varier, Managing Trustee, Arya Vaidya Chikitsalayam & Research Institue, Coimbatore, Tamil Nadu.

The chart representing the treat-

NAME OF PATIENT: Ravindra Kumar Ghosh

Hospital Registration No: 98865 Dated 14-4-87

#### Sirovasti in Facial Paralysis

| Date    | Days    | Medcine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Time       | Remarks          |
|---------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------|
| 14-4-87 | 1 day   | Mah Narayana Taila                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 40 miniute | s No improvement |
| 15-4-87 | 2nd day | Name of Contract o | 45         | seen             |
| 16-4-87 | 3rd     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 50 ;,      |                  |
| 17-4-87 | 4th     | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 85 ,,      |                  |
| 18-4-87 | 5th     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 60         |                  |
| 19-4-87 | 6th     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 65         |                  |
| 20-4-87 | 7th "   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 70         |                  |

| Date    | Days     | Medcine                         | Time         | Remarks           |
|---------|----------|---------------------------------|--------------|-------------------|
| 21-4-87 | 8th day  | Dhanwantara Taila               | 1 hr. 15 mn. | min. Satisfactory |
| 22-4-87 | 9th      | (Saptavriti)                    | 1 ., 20 ,,   | Improvment        |
| 23-4-87 | 10th     | 7 times medicated               | 1 ;, 25 ,,   |                   |
| 24-4-87 | 11th     |                                 | 1 ., 30 .,   |                   |
| 25-4-87 | 12th     | Manufacted in                   | 1 35         | Face a bit        |
| 26-4-87 | 13th     | Kedarmal Memorial               | 1 40         | flexible          |
| 27-4-87 | 14th     | Ayurvedic Hospital              | 1 ., 48 .,   |                   |
| 28-4-87 | 15th     | Tezpur (Assam)                  | 1 50         |                   |
| 29-4-87 | 16th     | THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF | 1 ., 55      |                   |
| 30-4-87 | 17th ;   |                                 | 1 ., 60 .,   |                   |
| 1-5-87  | 18th     |                                 | 1 ., 65      |                   |
| 2-5-87  | 19th     | Recens                          |              |                   |
| 3-5-87  | 20th day | Dhanwantara taila               | 2 hr 10min.  | Remarkable        |
| 4-5-87  | 21th     | 344                             | 2 ., 15 .,   | improvement       |
| 5-5-87  | 22th ,,  |                                 | 2 ,, 20 ,,   | position of       |
| 5-5-87  | 23th     |                                 | 2 ,, 25 ,,   | the face became   |
| 7-5-87  | 24th     | 39                              | 2 ., 30 .,   | natural.          |
| 8-5-87  | 25th     | 30                              | 2 30         |                   |
| 9-5-87  | 26th "   | ¥.                              | 2 ., 30 .,   |                   |
| 10-5-87 | 27th     | Recess                          |              |                   |
| 11-5-87 | 28th ,,  | 44                              | 2 hr. 30 mn. | Face became       |
| 12-5-87 | 29th "   | ie                              |              | natural, skin     |
| 13-5-87 | 30th .,  |                                 | ,,,          | became sensitvo.  |
| 14-5-37 | 31th     |                                 | 99           | Tears stopped     |
| 15-5-87 | 32th     | **                              | **           |                   |
| 16-5-87 | 33th     | - 193                           | 79           |                   |
| 17-5-87 | 34th     | Recess                          |              |                   |
| 18-5-87 | 38th ,,  | Dhanwantara taila               | 46           |                   |
| 19-5-87 | 36th "   |                                 |              |                   |
| 20-5-87 | 37th     |                                 |              | Fully cured.      |
| 21-5-87 | 38th ,,  | 2552<br>2860                    | **           | ACMARIT ATTACAM   |
| 22-5-87 | 39th     |                                 |              |                   |
| 23-5-87 | 40th ,,  | 39.3                            | **           |                   |
| 24-5-87 | 4Ith     | Discharged.                     |              |                   |

ARYAVAIDYAN

119

## MEDICINA ALTERNATIVA-25th ANNIVERSARY

The 25th anniversary of the International Organisation Medicina Alternativa (Headquarters-Colombo), the 12th world World Congress on Humanity and the 6th European Symposium of Complementary Medicines were celebrated together on the 28th, 29th and 30th August, 1987 at the S. A. S, Royal Hotel at Copenhagen, Denmark. There were more than 200 participants representing 28 countries of the world. All European and American nations including socialist countries like Poland were well represented. A few from Africa (Nigeria) and a considerable group from Asian countries were also there. Among the Asians, there were more then 30 from India and 65 from Republic of China (Taiwan). The others came from the Peoples Republic of China, Pakistan, Bangladesh, Sri Lanka, Turkey, Japan, corea etc. There was of course, a considerable team from Denmark, the host country.

The delegates who came from different parts of the world to attend the celebrations were a representative gathering of eminent persons who had contributed in their own way in some measure to the health and happiness of mankind all over the world. For instance, the delegates from India included not only the practitioners of all the various medical and medicare systems followed in our

country, but also social workers who had devoted themselves to the service of humanity in one way or the other. The Indigenous system was represented by practitioners of Ayurveda, Siddha, Unani, Naturopathy, Homeopathy, medicine and Yoga while from among those of modern medicine, there were also doctors who had contributed new techniques of therapy such as Magneto Biology and Electro-Magneto Therapy and scientific workers who had contributed to medicine by their researches. The pattern of delegates from other countries also was the same.

On the 28th, at the opening ceremony messages from the Sri Lankan Prime Minister and the Minister of Health of Sri Lanka, from the Regional Officer; Maternal and Child Health, World Heath Organisation, Officer-in-charge of the Division of Life Science, International Atomic Energy Agency, S. Yasuda, Japan, the Founder-President and others were read out. The ceremony opened with Sri Lanka's National Anthem and closed with the Danish National Anthem. After the welcome addresses by the distinguished guests, there was also a ballet on global harmony.

After the opening ceremony, Prof. (Dr) Sir. Anton Jayasoorya (Acupuncturist & Homeopath), Chairman of the Inter-



As invited by the sponsors of the Congress, Dr. P. K. Warrier and Dr. N. V. K. Varier participated in the congress as delegates of Kottakkal Arya Vaidya Sala. The congress honoured Aryavaidyan Sri P. K. Warrier, Managing Trustee, Arya Vaidya Sala, Kottakkal by conferring on him the Honorary Degree of DOCTOR OF MEDICINE, MEDICINA ALTERNATIVA (M.D.M.A.) in recognition of his invaluable services in the cause of Ayurveda.

ARYAVAIDYAN 121

national Congress Panel, traced the history of the founding of Medicina Alternativa and the progress it has made since its birth. It was in 1962 at Colombo, that the organisation was founded owing to the vision and efforts of a group of concerned medical scientists with the declared objective of finding a viable alternative to Western (Allopathic) Medicine which would provide health care to the vast majority of suffering humanity--especially the poverty stricken people of the third world. In that congress, Jayasoorya had taken an active part along with the Founder-President Dr. S. Yasuda in the formation of the Association.

Since the Alternative Medicina Movement has been able to gain within this last quarter century such a wide recognition and also positive response from the different systems of medicine in the world there has opened up before it an unlimited area of co-operation and interaction among the various systems for further advancement to the declared goal of W. H. O, viz "Health for all by 2000 A. D."

After the inaugural session, parallel sessions went on in four separate halls. Each session had a presidential panel, rapporteur, communicators and recorders, each team representing eminent personalities from various countries. In these sessions speakers from different fields presented various topics for discussion with explantions and demonstrations with the help of charts and slides-Magnetic therapy, Electro-magneto Hydro-therapy, Biochemical therapy. medicine, Herbal medicines, Yoga, Ayurveda. Naturopathy, Siddha, Gemtherapy, Ying-Yang therapy, Hypnotherapy, Meditation, Api-therapy, Hellenistic Hippocratic medicine, Pyramid therapy etc.

Alternative medicine, though termed so, in fact, represents all medical systems. Almost all doctors from western countries and many from the developing countires who work for devising and discovering alternative techinques were medical men and scientists with basic education in modern science. Some remarked that the term "Alternative" was out-dated, since the movement stood for the integration of all systems through co-operation so that the new integrated system can tackle all kinds of health problems. Some speeches totally attacking the modern system were disowned by the presidium. Discussions and presentations on various techniques including traditional methods and medicines were indicative of the improvement that has already been effected and the promising scope for further advancements in them with the help of modern progressive scientific knowledge. and techniques. The prospect for fruitful work by combining different techniques as acupuncture with Siddha. Ayurveda etc. was also impressively presented. Speakers at the same time stressed that great attention should be given to precision—to an exact understanding of the meaning and mode of techniques, especially when dealing with traditional A leading role was taken by systems. the Chinese team in this. They explained how laser rays can be applied to acupuncture points and the various other techniques developed by them such as acupressure, homeopuncture etc. Their demonstration showing how precision

is necessary in spotting and manipulating the points of acupuncture to give the promised results was highly impressive. They openly declared their confidence in curing AIDS by acupuncture and medicine together. It must be admitted that the impressive display put up by them stole the show.

Eminent persons in their respective fields were selected by the Association and at its own discretion honoured with Knighthood, diplomas and certificates. The conferring of these honours, which was an attractivefeature of the conference, may have been intended not only as an encouragement and recognition given to the various systems, institutions and personalities working whether in the field of healing science or social welfare, but also as a friendly gesture to embrace all of them into a common family. For a movement dedicated to a holistic approch—this was a step in the right direction. There was a congress of all the delegates before the main conference in which various techniques were demonstrated. The conference ended with a get-together on the 30th evening. There was also a cultural show on all the three evenings, Although the congress officially concluded on 30th of August, there were practical demonstrations of healing techniques even after the congress.

When centuries ago, Caraka spoke of different systems of medicine in vogue then "विविधानि हि बास्त्राणि भिषजो प्रवरन्ति लोके" what he would have actually meant was not just to record a situation. It was from these different systems that a new system with an advanced view, better suited to cope up with the demands of the time was synthesised. It was the outcome of a cultural renaissance. A similar cultural upsurge is what the time demands now. Alternative Medicine movement may lead to a new integration of systems for a better science and a healthier and happier world in the near future. The enthusiasm for a new orientation generated at the conference points in that direction.

## MESSAGE FROM Dr. S. YASUDA

## Founder-President of Medicina Alternativa on the

## Twenty-fifth Anniversary Celebration of Medicina Alternativa

Twenty-five long years ago because of the vision of a group of medical scientists, Medicina Alternativa was gestated. At that time there was controversy as to whether the existing statusquo of Western (Allopathic) Medicine should be disturbed. With the advent of Medicina Alternativa the autonomy so evident in social movements was hitting the old assumptions of Medicine hard. However, visionaries like Anton Jayasuriya and his colleagues who brought Medicina Alternativa into the fore-front felt that the primary goal of a clinician is not only to prolong life but, more so, to improve the quality of life. It was on this principle that the founding scientists and clinicians of Medicina Alternativa built the credibility of this higly respected international institution-Medicina Alternativa.

Today, the service of medical science and technology has extended the limits of perception; with electron microscopes, scanners and other gadgetry to enable us to understand more minutely and more extensively the human tissues and cells. In doing so, it has also created conflicts between perception

and reality. Often, studies are done under much carefully controlled conditions that all they provide is statistical aberrations that conflict with clinical practice. The ideals of Medicina Alternativa stem from the fact that it takes a realistic approach to human health and illness by recognizing that the quality of life should not be based on how long a person, lives, but on how well they live. The holistic approach, particularly in the indigent third world, the alternative approaches have a definite cost-benefit advantage.

In recognizing the potential and the extreme affectiveness of alternative therapeutic processes the Institution of Medicina Alternativa has provided an intrenational forum for clinicians and scientists to discuss the merits and worthiness of introducing many traditional forms of clinical and therapeutic applications for the benefit of human existence. Recent advances in many therapeutic modalities and the introduction of an extremely effective form of therapy in the nature of Homeopuncture, conceived by the eminent clinician Professor Anton Jayasuriya, is changing

drastically the conventional therapeutic modes in many common illnesses. When the history of medicine takes its rightful place in the annals of human history in the 21st century, Homeopuncture will undoubtedly be acclaimed the most potent contribution of 20th century medicine. All medicines have been made by man. Man himself is imperfect. Therefore, all medicines are imperfect. This is why the integration of medicines in this manner is important.

Finally, may I say that Medicina Alternativa is a positive conspiracy of

concerned and humane individuals to create for our universe a brain and a heart and give meaning to the superhuman struggle to maintain health and overcome disease.

I am getting on in years and have passed four score and ten years, and, therefore, am not viable to make the pilgrimage to Copenhagen to honour the pioneers. I wish you all a very successful Congress. I shall study carefully the reports of your deliberations. May Medicina Alternativa live a thousand years and more.

Osaka Japan August 1987. S. Yasuda Founder Fresident.

# AVS FOUNDER'S DAY CELEBRATIONS

Kottakkal Arya Vaidya Sala is celebrating its Founder's Day on 30th January, 1988 and along with it, the Ayurveda Seminar also, which we have been conducting since 1954. From 1965 onwards, an all India Thesis Competition on some relevant subjects was also planned to be included. Candidates from all over India participate in these competitions and present their essays in English, Sanskrit, or The topic for the forth-Malayam. coming Seminar is "Psoriasis" and the subject as announced earlier for the current year's Thesis Competition is "Ghridrasi" (Sciatica and associated conditions).

The Founder's Day, is being celebrated not only to pay homage to the memory of the great soul who pioneered the resuscitation of Ayurveda in this pat of the country, but also to carry forward and expand the programs of work chalked out by the Founder himself for encouraging the study, understanding, practice and propagation of Ayurveda. The seminars and thesis competitions have evidently been extremely useful and has gone a long way in widening and fulfilling to some extent the aim of our revered preceptor.

The proceedings of the seminars inclusive of the speeches delivered and

the full texts of the theses that have won the prizes in the competitions are published in book form and distributed freely to the attendants of the next seminar. As the demand for our seminar reports increased each year, we were forced to restrict their free distribution except to those who attend our annual celebrations in person. Altogether we have been able to hold 23 seminars and 19 thesis competitions till now. Looking back we can say with some satisfaction that we were fortunate to get eminent personalities from various fields to bless our celebrations by their participation addresses.

For the information of our readers we give below a table of the years, the subjects for thesis and the subjects for discussion in the seminars and the names of some important persons who participated in our celebrations and delivered key-note addresses on the Founder's Day meetings and of those who presided over the seminars.

## Eminent Personalities who participated

Dr. K. N. Pisharody Sri K. P. Kesava Menon Sri E. Ekkanda Varier Kozhippurath Madhava Menon Sri P. P. Ummer Koya

Vaidya vachaspathy P. S. Rama Sharma Ashtavaidyan E. T. Neelakantan Moose

Vaidya Madham Valiya Narayanan

Nambudiri

Kumarakam Parameswaran Pillai

Dr. N. V. Krishna Varier Dr. M. N. Kesava Pillai

Sri K. V. Surya Narayana Iyer

Sri Kuttykrishna Marar

Sri M. K. Vellodi

Ashtavaidyan Brahmasree P. T. Narayanan

Moose

Sri Konniyur K. N. Kesava Pillai

Sri Vayaskara N. S. Moose Dr. V. Narayana Swami

Sri P. T. Bhaskara Panicker

Sri A. N. Tampi

Sri Moorkoth Kunjappa

Sri E. M. S. Namboodiripad

Sri V. M. Nair

Dr. C. B. C. Warrier

Arya Vaidyan P. V. Rama Varier

(Coimbatore)

Sri K. M. Cheriyan

Sri V. Unnikrishnan Nair

Joseph Mundassery Sri S. Guptan Nair

Vaidyaratnam Pandit Siva Sharma

Dr. V. B. Nataraja Sastry Dr. C. K. Ramachandran

Ashtavaidyan Brahmasree P. S. Sankaran

Moose

Sri K. Kelappan Dr. K. Rajagopalan

Trikkovil Achutha Varier Capt. Lakshmi N. Menon

Sri K. P. Narayana Pisharody

Ashtavaidyan Brahmasree Kuttencheri

Apphan Moose

Sri K. K. Varier

Sri P. C. Kuttikrishnan

Sri P. Narayanan Nair

Sri O. M. C. Nambudiripad

Sri S. R. Iyer

Vaidyabhooshanam Sri K. Raghavan

Thirumulpad

Karimpuzha Ramakrishnan

Dr. K. Bhaskaran Nair

Dr. C. Dwaraka Nath

Sri Sukumar Azheekode

Sri Kainikkara Kumara Pillai

Sri C. R. Kesavan Vaidyar

Sri M. P. Manmathan

Prof. M. Leelavathy Sri G. Sankara Kurup

Sri S. K. Pottekkad

Dr. C. K. Revamma

Sri P. Kunhiraman Nair

Sri K. P. S. Menon

Sri V. M. Kuttikrishna Menon

Dr. Y. Kondel Rao Sri N. N. Sarkar

Swami Vipapmanandaji

Prof. K. M. Tharakan

Sri K. Kunhiraman Vaidyar

Sri V. Balakrishna Eradi

Justice (Retd.) T. Chandrasekhara Menon

Dr. P. J. Deshpandae

Swami Jnananda Saraswathy

Dr. P. K. Narayana Pillai

Dr. K. N. Udupa

Dr. D. G. Thatta Sri M. K. Kesavan

Dr. S. N. Tripathi

His, Excellency Sri P. Ramachandran

Dr. Chandrasekhar Ganesh Joshi

Dr. S. R. Joshi

Swami Siddinathananda

Sri V. S. Sharma.

| Year | Subjects for Seminar                                                                                                        | Subjects for Thesis                                                            |  |  |  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 1964 | Two days' Seminar—Delegates were organised into groups and had discussion on Education, Medicines, Treatments and Research. |                                                                                |  |  |  |
| 1965 | Prameham (Diabetics)                                                                                                        | Rajayakshmav (Tuberculosis)                                                    |  |  |  |
| 1966 | Vata rogam (Vata diseases)                                                                                                  | Panchakarmas                                                                   |  |  |  |
| 1967 | Grahani (Dyspepsia and connected ailments)                                                                                  | Manasika Rogangal (Mental diseases)                                            |  |  |  |
| 1968 | Maha rogas                                                                                                                  | Kustha and its treatment (Skin disease including<br>Leprosy and its treatment) |  |  |  |
| 1969 | Parinamasoola (Peptic Ulcer)                                                                                                | Udara and its treatments (Ascities and its treatment)                          |  |  |  |
| 1970 | Sopha and its treatment (Inflammation, swelling, anasarca)                                                                  | Asmari (Calculus)                                                              |  |  |  |
| 1971 | Rakta sammarda and its treatment                                                                                            | Hridroga (Heart diseases)                                                      |  |  |  |
| 1972 | Arbuda (Cancer) and its treatment                                                                                           | Rakta Sammarda (Hypertension) and its treatment                                |  |  |  |
| 1973 | Panduroga (Anaemia) and its treatment                                                                                       | Rakta vata and its treatment (Rheumatoid arthritis and its treatment)          |  |  |  |
| 1974 | Tamakaswasam (Asthma)                                                                                                       | Rasayana vajeekarana cikitsakal (Rejuvenation and virilification treatments)   |  |  |  |
| 1975 | Arsas (Piles)                                                                                                               | Apasmara (Epilepsy and its treatment)                                          |  |  |  |
| 1976 | Tridosha theory                                                                                                             | Dibetics and its treatment                                                     |  |  |  |
| 1977 | Agada tantram (Toxicology)                                                                                                  | Tridosha theory                                                                |  |  |  |
| 1978 | Kaumarabhrithyam (Pediatrics)                                                                                               | Salya tantram (Surgery)                                                        |  |  |  |
| 1979 | Sasyaowshadha Parichayam (Study of Herbal medicines                                                                         |                                                                                |  |  |  |
| 1980 | Sleepadam (Filaria and Elephantiasis)                                                                                       |                                                                                |  |  |  |
| 1982 | Prakriti-Yoga Cikitsakal (Naturopathy and Yoga)                                                                             |                                                                                |  |  |  |
| 1983 | Marma cikitsa (Treatment for the diseases of Marmas vulnerable points)                                                      | Netra roga and cikitsa (Treatment of eye diseases                              |  |  |  |
| 1984 | Ahara vidhikal (Dietitics in regimen in health and diseases)                                                                | Swastha, Vrittam (Regimen for the healthy life)                                |  |  |  |
| 1985 | Rogavijnavum cikitsayum (Diagnosis and treatment)                                                                           | Madakadravyas (Narcotics)                                                      |  |  |  |
| 1986 | Bheshajakalpa (Pharmacopoeia research and anggestions)                                                                      | Lainkiga vijnanum in Ayurveda (Studies on sex in Ayurveda)                     |  |  |  |
| 1987 | Allergy                                                                                                                     | Pravahika (Amoebiasis)                                                         |  |  |  |

# ചില സാര സിദ്ധാന്തങ്ങൾ

# വൈദ്യരത്നം പി. എസ്. വാരിയർ

[ഇക്കാലത്തം പ്രസക്തമായ ഒരു പ്രധാന വശത്തിലേക്ക" വെളിച്ചം വീശുന്ന ഈ ലേഖനം 1920 ആഗസ്റ്റിൽ പ്രസിദ്ധീകരിച്ച ധമ്പന്തരി മാസികയിൽ വൈദ്യരത്തം ശ്രീ പി. എസ്. വാരിയർ എഴതിയതാണ്.]

ആയുപ്പേദ ചികിത്സയാണ് കേമം എന്നു നടിച്ച് ഈ കാലത്തെ ചില നാട്ട വൈദ്യന്മാരും, ഇംഗ്രീഷ" വൈദ്യമേ ശാസ്ത്രീയമല്ല മരെറാന്തം വൈദ്യമുള്ള. എന്നു ഭാവിച്ച പാശ്ചാത്യവൈദ്യന്മാരും അന്യോന്യം db(DC) o പറഞ്ഞതകൊണ്ട യാതൊരു പ്രയോജനവും ഇല്ല. രണ്ടിന്നും അതാതിൻെ യോഗ്യതയുണ്ട°. രണ്ടിന്നും ഇപ്പോഴത്തെ നിലയിൽ പല നൃനതകളം ഉണ്ട്. എന്നാൽ അറിവം ആലോചനയം ഉള്ള വൈദ്യന്മാർ കറേക്കാലം യത്നിച്ചാൽ ഇപ്പോരം ആയർവ്വേദത്തിൽ വിചാരിക്കുന്ന മിക്ക ന്യനതകളേയം പരിഹരിപ്പാൻ കഴിയം. അധികവം തെററിദ്ധാരണകളാണിപ്പോഠം ഉള്ളത".

''ഏകം ഭഗാസ്ഥി പുംസാം മേഢ്'റാ സ്ഥി'' എന്നു ചരകത്തിൽ കണ്ടിട്ടുള്ള ഇംഗ്ലീഷ് വൈദ്യൻ ''നിങ്ങളുടെ ശാസ്ത്ര പ്രകാരം മേഢ്'റത്തിന്മേൽ എല്ലണ്ടല്ലൊ; കാണിച്ചതരിൻ'' എന്ന നാട്ടവൈദ്യനോടു പോദിക്കം. എന്നാൽ അറിവുള്ള നാട്ട വൈദ്യൻ ''നിങ്ങളുടെ ശാസ്ത്രപ്രകാരം നാവിന്മേൽ എല്ലണ്ടല്ലോ; അതു കാണി കുമ്പോറം ഞങ്ങളും കാണിക്കാം'' എന്നു മറ്പടിപറയാം. അങ്ങിനെ ചോദിക്കു മ്പോറം ''ഞങ്ങറം ലിംഗ്വൽ ബോൺ (Lingual Bone) എന്ത പറയുന്ന അസ്ഥി

കടയെ ബന്ധിക്കുന്നതിന്തപയോഗപ്പെട്ട ന്നതുകൊണ്ട് ഈ പേർ അതിന്ന പായന്ന താണം'' എന്ന് ഇംഗ്ലീഷവൈദ്യൻ ഉത്ത രം പറയം. എന്നാൽ മേഢ്റാസ്ഥിക്കം ഈ ന്യായം യോജിപ്പിച്ചകടെ? എന്ന പോദിച്ചാൽ ഇംഗ്ലീഷവൈദ്യനു കാര്യം മനസ്സിലാകം. പക്ഷേ യഥാത്ഥത്തിൽ മേഢ്റത്തിന്മേൽ അസ്ഥിയില്ലെന്നും ഇത° അതിൻെ മൂലത്തെ ബന്ധിച്ചിരി ക്കുന്ന പുബിക്ക് ബോൺ (Pubic Bone) സംബന്ധിച്ചാണ പാമന്നത എന്നും ധരിച്ചിട്ടള്ള നാട്ടവൈദ്യന്മാരുണ്ടോ എന്നുള്ള കാര്യം സംശയഗ്രസ്കമായിട്ടാണി രിക്കുന്നത". എന്തെന്നാൽ, ഇവർ പ്രാ യേണ അഷ്ടാംഗഹൃദയം തന്നെ മുഴവൻ പഠിക്കാറില്ല. പിന്നെ ഉപരിഗ്രന്ഥങ്ങ ളടെ കഥ പറയാനൊന്നുമില്ലലോ. പഠി പ്പം ശാസ്ത്രീയരീതിയിലല്ല; വെറും വ്യല്ല ന്നന്മാരുടെ അത്ഥം പറയൽ മാത്രമാണ് .

പാശ്ചാത്യവൈദ്യന്മാർ അവരുടെ വൈദ്യാഭിവ്വധിക്ക് മനദ്ധ്യവരുന്നുട്. യുന്ന യത്തങ്ങളാക്കെ ചെയ്യവരുന്നുട്ം. അവരുടെ ബുക്ഷകളിലെ അത്ഥങ്ങളെല്ലാം വ്യക്കങ്ങളാണ്. പക്ഷെ ഒററ അത്ഥം തന്നെ തിരിച്ചം മറിച്ചം എഴതി അനേകം പുസ്തകങ്ങാം പ്രചരിപ്പിച്ചിരിക്കകൊണ്ട് അതിത്നിന്ന സാരം തിരഞ്ഞെടുക്കുന്ന

തിന്നു വായനക്കാക്ക് അധികം പ്രയാസം എങ്കിലും അത് പ്രയത്ന നേരിട്ടേക്കാം. സാദ്ധ്യമാണ്. ആയർവ്വേദം ബ്രഹ്മാവ് ആദ്യം എഴതിയത് വലിയ വിസ്മാര ത്തിലും, ആ ആദ്യഗ്രന്ഥം ലക്ഷം ശ്രോകം അടങ്ങിയതും ആയിരുന്നു. എങ്കിലും കാലക്രമംകൊണ്ട് ആ പിന്നീട്ടളളവർ വക ഗ്രന്ഥങ്ങളുടെ വിസ്കാരം ചുരുക്കിയും, അത്ഥം അധികം ഒതുക്കിയം എഴതിവന്തു. അച്ചടി സമ്പ്രദായം ഇല്ലാതെയും കയ്യെ ഴത്തു തന്നെ പ്രചരിപ്പിക്കുന്നതിന്നു ഇന്ന ത്തെപ്പോലെ സൌകര്യം ഇല്ലാതേയും ഇരുന്നിരുന്ന ആ കാല<u>ത്ത</u> കാണാപ്പാാം പഠിക്കുന്നതിന്നുവേണ്ടി ഇങ്ങിനെ വാച കം ചുരുക്കേണ്ടിവന്നത് അത്രാര്യകര മല്ലല്ലോ. അന്നത്തെ കാലത്ത് അത് എത്രയും ആവശ്യമായിരുന്നു. പക്ഷേ ഒരു വാചകത്തിൽ അധികം 母の名とののことの ഒതുക്കുമ്പോരം തക്കതായ ഉപദേശങ്ങരം <u>ക</u>ടാതെ ശരിയായി മനസ്സിലാക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതല്ലെന്നു വന്നു. ഈ വിധ ത്തിൽ എത്രയം അധികം അത്ഥം ഒതുക്കി യും, വാചകം ചുരുക്കിയും എഴതിയതാ ണ് അഷ്ടാംഗഹൃദയം. ഇത് ഏകദേശം രണ്ടായിരത്തോളം കൊല്ലം കയ്യെഴത്തായി പ്രചരിച്ചിരിക്കുന്ന സ്ഥിതിക്ക് പല അക്ഷരത്തൊറുകളം വാചക്കത്തറുകളം വന്നപോയിട്ടില്ലെന്നു പറയാൻ പാടില്ല. എങ്കിലും രാത്ഥം ധരിക്കുന്നതിൽ വന്നത്ര പോലെയുള്ള ഒരു തെററ് ഒരിക്കലും ശബ്ദവിഷയത്തിൽ വന്നിട്ടില്ലെന്നാണ<sup>ം</sup> തോന്നന്നത". വ്യാഖ്യാതാക്കന്മാരും ഇ ദിക്കിലം തിൻെ ഉദിഷാത്ഥം പല മറഞ്ഞുപോയതിൽ പിന്നെ ഭാഷാജ്ഞാനത്തെ മാത്രം - അടിസ്ഥാന പ്പെടത്തി എഴതിയതാണെന്നും വിചാരി ക്കേണ്ടിവന്നിരിക്കുന്നു. ഒരു ഉദാഹരണം ഗരോല്പത്തി പ്രകരണത്തിൽ താഴെ പറയന്ന ശ്രോകമാണ് വാശടാചാ രൃൻ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത്.

> ശുരോ ശുക്കാത്തവെ സത്വാ സാകമ്മക്ലേശചോദിതാ ഗദ്സ്സമ്പദൃതേ യക്തി— വശാദഗ്നിരിവാരണൌ.

ഇതിന്നിപ്പോഠം പറഞ്ഞുവരുന്നതും വ്യാഖ്യാനത്താൽ സാധിക്കാവുന്നതും ആയ അത്ഥം എന്തെന്നാൽ, ശുക്രാത്തവം അതായത് പത്ഷാൻറ ശുക്ലവും സ്ത്രീയടെ ആത്തവവം ശ്രദ്ധം അതായത് വാതാ ദികളാൽ അദൃഷിതമായിരിക്കംസമയ ത്തിങ്കൽ, സ്വകമ്മക്ലേശചോദിതമായ അതായത സംസാരമലമായ തന്റെറ പൂവ് ജന്ത കമ്മത്താൽ പ്രേരിതമായ, സത്വം-ജീവാതമാവ°-ഗഭമായി ഉത്ഭവി പരിണമിക്കുന്നു; ക്കുന്നു; അല്ലെങ്കിൽ അതിന്നു കാരണം, യുക്തിവശാൽ, അതാ യത° യോഗവശാൽ എന്നും പറയുന്നു. അരണി അഗ്നിയിങ്കൽ എന്നപോലെയാ ണിതുത്ഭവിക്കുന്നത്. മഥ്യമഥന മന്ഥാ നാദി സാമഗ്രിയിങ്കൽ എങ്ങിനെ അഗ്നി ഉത്ഭവിക്കുന്നുവോ, അതുപോലെ ശുദ്ധ ശുകാർത്തവാദി സമ്പത്തിയിങ്കൽ ഗർവം ഗ്രദ്ധാഥൻ ഉല്പാദിക്കുന്നു. ഇങ്ങിനെ അയ്ഥം പറഞ്ഞുകൊടുക്കുകയും, ശിഷ്യൻ കേട്ട തുപ്പിപ്പെടുകയും , അതിന്നപ്പറം ഒന്നും ആലോചിക്കാതെ രണ്ടപേരുടേയും ശ്രദ്ധ പിന്നെത്തെ ശ്രോകത്തിലേക്ക<sup>ം</sup> നയി enel ചെയ്യവരുന്നു. ഇത്രയം വായ ഒരത്ഥം മാത്രമേ ഈ ശ്ലോകത്തിന്ന° ആചാര്യൻ ഉദ്ദേശിച്ചിരുന്നുള്ളവെങ്കിൽ ആചാര്യനോ അദ്ദേഹത്തിൻെറ ത്തിനോ ഒരിക്കലും ഈ പ്രശസ്സിയും പ്രചാരവം ലഭിക്കയില്ലായിരുന്നു എന്നാ ണിവിടെ ഒന്നാമതായി പറവാനുള്ളത്. ഈ പറഞ്ഞ അത്ഥത്തിൽ പല നൃന അന്യോന്യ വിരോധവും തയും ഉണ്ട് . കാണാം. ഉപമ യോജിക്കയും ഇല്ല.

ശുക്കാത്തവം വാതാദികളാൽ അദ്ദ ഷിതമായിരിക്കുമ്പോഴേ ഗർം ഉണ്ടാവുള്ള വെന്ന° പറയാൻ പാടില്ല. അങ്ങിനെയാ ണെങ്കിൽ പാരമ്പര്യമായി \* കഷ്യം മത ലായ രോഗം ഉള്ളതോ വാതാദി പ്രകൃതി

 <sup>&#</sup>x27;'കഷ്ടം'' എന്ന പദം ആയുവ്വേദത്തിൽ ഉപ യോഗിക്കുന്നത് Hansens' disease' ന്ന° മാത്ര ഒല്ല. എല്ലാ തപഗ° രോഗങ്ങളം കഷ്യമെന്ന പദംകൊണ്ട' വ്യപഹരിക്കപ്പെട്ടന്നു.

ടേദമുള്ളതോ ആയ ഗ<del>ട</del>ം ഉതവിക്കാൻ പാടില്ലലോ. ശുകാത്രവപദത്തിന്നു സാധാരണപോലെ ശുക്ലവും ആത്തവവും എന്ന പറഞ്ഞതുകൊണ്ട് അത്ഥം പൂത്തി ആത്തവം വം വേരം യാകന്നതള്ച. ഞ്ഞാത് സാമാന്വേന രജസ്വലാരക്തം എന്നു ധരിക്കാനാണധികം വഴിയുള്ളത്. രജസ്വലാരക്തത്തിന്റെ ശുദ്ധിയം യഥാ സൽഗർടോല്പാദനത്തിന്ന് കഥഞ്ചിൽ ഹേതുവായിരിക്കാമെങ്കിലും ഇതിന്നു സ്ത്രീ ബീജതാം ഇല്ല. അങ്ങിനെ ആചാര്യൻ മാഗ്ഗവം ഇല്ല. ഈ തെററിഭധരിക്കാൻ രക്തത്തെയാണ് ആത്രവശബ്ദംകൊണ്ട് ഉദ്ദേശിച്ചിരിക്കുന്നതെങ്കിൽ തീണ്ടാരിദിവ സങ്ങളായ മുന്ന രാത്രികളെ മാത്രമേ ഉള്ള കാലമായി അദ്ദേഹം ഗണിക്കമായിൽ ഇതു പന്ത്രണ്ടോ പതിനാറോ ന്നളെ. രാത്രികളാണെന്ന് വിധിച്ചവെന്ന് മാത്ര മല്ല. അദ്ദഷ്യാത്തവമായിട്ടകൂടി ഇതുകാല മുഞ്ജന്ന° ഒരിടത്ത° അദ്ദേഹം പ്രസ്താവി അതുകൊണ്ട° ച്ചിട്ടം ഉണ്ട്. ആത്തവ ശബ്ദംകൊണ്ട് പ്രാധാന്യേന ഋതുകാല ത്തണ്ടാവുന്നതായ സ്ത്രീബീജത്തെയാണ് ഗ്രഹിക്കേണ്ടത". രജസാലാരക്തവും ഈ കാലത്തു കാണന്നതുകൊണ്ട' ആ പേരിന്ത യഥാകഥഞ്ചിൽ അഹമായിത്തീരുന്നു വെന്ന′ മാത്രമേയുള്ള, അതുകൊണ്ടിവിടെ <u>ശുക്കാത്തവ പദത്തെ വിഗ്രഹിക്കേണുത</u> ശുകാത്തവഞ്ച <u>ശകാത്തവം</u> முகுபை എന്നാണ". ശുകം \_പതഷബീജം. <u>ശക്രാത്തവം -</u>സ്രീബീജം. എന്തെന്നാൽ, ബീജരൂപമായി ഉതുവിക്കുന്ന ആത്തവം ശുക്കധാതുവിൻെ അംശവം, സ്ത്രീബീജ കോശങ്ങളിൽ ഉരുക്കൂടി പ്രതിമാസം പുറ ത്തുവരുന്നതുമാകുന്നു. അതിനാൽ ഇതിന്നു ശുക്കാത്തവം എന്നു പേരാണ<sup>ം</sup>. തീണ്ടാരി ക്കാലത്ത് സ്രവിക്കുന്നത് രക്താത്തവമാ കന്നു. പുരുഷന്താരുടെയാകട്ടെ സ്ത്രീകള ടെയാകട്ടെ രണ്ടു കൂട്ടന്തുടേയും ശുക്ലധാതു വിന്ന് ഗഭോല്പാദനമാകന്നു ശ്രേഷ്ടകമ്മം എന്ന മഹഷ്ിമാർ ഐകകണ്യേന തീച്ച് പ്പെടത്തീട്ടണ്ട്. (ശുക്ല ധാതു എന്നു പറയ ന്നതും , ഇംഗ്ലീഷ്വൈദ്യന്മാരുടെ പ്രോട്ടോ (Protoplasm) എതാണ്ട പാസവം ഒന്നുതന്നെയാകന്നു.) ഗഭോല്പാദനത്തിനു ആവശ്യമില്ലെങ്കിൽ സ്ത്രീകഠംക്ക° ഏഴാമ ത്തെ ധാതുവില്ലെന്നു കല്ലിക്കേണ്ടിവരും. 'ഗഭോല്പാദശ്ചേ ധാതുനാം' എന്നുള്ള വിധി ഇവക്ക് ബാധകമല്ലെന്നും തീച്ച്പ്പെടത്തേ ണ്ടിവരുന്നു. പക്ഷെ വാസ്കവം അങ്ങനെ യല്ല. പുരുഷന്മാർക്കുള്ളതുപോലെ സ്ത്രീ കഠംക്കുള്ള ശുക്ലം ഉപസ്ഥ സമീപത്തിൽ വെച്ച രണ്ടായി പിരിയകയം, അതിലെ ബീജാംശം സ്ത്രീബീജകോശങ്ങളിൽ സ ഞ്ചയിക്കയം, രേതോംശം (രതിക്ക് ആ വശ്യമായ ഭാഗം) യോനി സമീപത്തുള്ള സ്ഥാനങ്ങളിൽ ഉതുക്കൂടുകയും ചെയ്യന്നത്. ഈ രേതോംശത്തിന്ന ഗഭോ ല്പാദനത്തിൽ പങ്കില്ല; ബീജാംശത്തിന്ത മാത്രമേയുള്ള. ഈ ബീജരൂപമായ ആത്ത വത്തെയാണ° ആചാര്യൻ ശ്രോകത്തിൽ പറഞ്ഞത് ശുകൃശുക്കാത്തവെ എന്ന പറയേണ്ടുന്ന ദിക്കിൽ പദം ചുരുക്കവാൻ ആചാര്യൻ ഒരു <u>ശേക്</u>യപദത്തെ ഒഴിച്ചതാണെന്നു വിചാരിക്കേണ്ടിയിരി യുക്തിവശാൽ എന്ന പറഞ്ഞ തിന്നു കേവലം ദൈവയോഗമെന്നത്ഥല്ലേ. ഈ ശുക്രാർത്തവത്തിങ്കലുള്ള യുക്തിയെയാ കന്ന ആചാര്യൻ വിവക്ഷിച്ചിട്ടള്ളത്. ഇതിങ്കൽ സത്വം യോജിക്കണം; എന്നാൽ ഗരമാന്തി പരിണമിക്കം; എന്നാണ തിൻെറ അതുകൊണ്ട് സാരം. ശ്രോകം താഴെ പറയുന്ന വിധത്തിലമ്പയി ക്കുന്നതായിരിക്കും നല്ലത്.

''ശുഖെ ശുക്രാത്തവെ അഗ്നിരരണാവിവ യക്തിവശാൽ സത്പഃഗഭ്സ്സ്വദ്യതെ''

ശ്രൂദ്ധമായിരിക്കുന്ന ശ്രൂക്കാർത്തവത്തി കൽ, അഗ്നി അരണിയിലെന്നപോലെ യുള്ള സത്വത്തിന്റെ യോഗം മൂലം ആണ് ഗഭം ഉല്പാദിപ്പിക്കുന്നത് എന്നു സാരം. ഇതാണ് ''ശുക്ക് ശോണിത ജീവസംയോ ഗെ കക്ഷിഗതെ ഗദ്സംജ്ഞാ ഭവതി'' എന്നു ചരകൻ പറവാൻ കാരണം. ഇതിൽ ഓരോ പദത്തിന്റെ അത്ഥത്തിലും അനേ കം സാരങ്ങരം അന്തർവിച്ചിട്ടണ്ട്.

ശുക്കാൽവൈ എന്ന ഏകവചനം പ്രയോഗിച്ചതുകൊണ്ട് ഇവ രണ്ടും തമ്മിൽ ചേർന്നതിന്ന ശേഷം രണ്ടും കൂടിയതിലാണ<sup>ം</sup> സത്പാവേശം വേണ്ടത<sup>ം</sup> എന്നു പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. ഇതിനെപ്പററി ഭാവമിശ്രൻ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു നോക്കുക:

> ശുക്രാർത്തവ സമാശ്ലേഷോ യദൈവ ഖല്യ ജായതെ ജീവസ്ലദൈവ വിശതി യക്ത ശുക്രാർത്തവാന്തരഃ

ജീവാവേശം വരുന്നതിന്ന മുമ്പ<sup>ം</sup> ശുക്കാർത്തവങ്ങഠം തമ്മിൽ യോജിച്ചാൽ മാത്രം പോരാ. യോജിക്കുന്നതിന്ന മുമ്പാ അവയ്യ രണ്ടിന്നം ശുദ്ധിയണ്ടെന്നും, ശുക്യ പദത്തെ മമ്പിൽ പ്രയോഗിച്ചതുകൊണ്ട് അതിൻെ ശുദ്ധി മമ്പിലാണ് എന്നം, അന്യോന്യം യോജിക്കുന്നതിലും പ്രധാന കർത്തുത്വം പുരുഷബീജത്തിനാണെന്തം സ്റ്റഷ്ടമാകന്നു. ഇംഗ്ലീഷുവൈദ്യന്മാർ രണ്ടു ബീജങ്ങറംക്കും ഓരോതരം ശോധനം ഉണ്ടെന്ന<sup>്</sup> മനസ്സിലാക്കീട്ടണ്ട<sup>്</sup>. ഇതിന്ന വർ ധ്രവഗോള (Polar bodies) വിസർജ്ജ നം എന്ന പറയും. ഇതു പുരുഷബീജ ത്തിന്നു പുറത്തു വരുന്നതിന്നുമവുതന്നെ കഴിയും . സ്രൂീബീജത്തിന്ന സ്ഥാനത്തിൽ നിന്നു പുറപ്പെട്ടശേഷം മാഗ്ഗമദ്ധ്യത്തിൽ വെച്ചാണണ്ടാവുന്നത്. ഇതു കഴിഞ്ഞ തിന്നശേഷം തമ്മിൽ യോജിച്ചാൽമാത്രമേ ആ യോഗം ഫലപ്രദമാകയുള്ളവെന്നാണ് സിദ്ധാന്തം. ബീജങ്ങറം തമ്മിൽ യോജി ച്ചതിന്തശേഷമാണ് സത്വം പ്രവേശിക്ക ന്നതെന്നു മുമ്പു പറഞ്ഞിട്ടം ഉണ്ടല്ലോ. ജീവൻ സാകമ്മാന്ദസാരേണയാകന്നു ഇ തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നത°. ഒരു മോട്ടോർ യന്ത്രം ഉണ്ടാക്കുന്നപക്ഷം അതിൻെറ എല്ലാ രാഗങ്ങളം ശരിപ്പെടത്തിവെച്ചാൽ തിൽനിന്ന പറപ്പെടവിക്കാം. ശക്തി ജീവൻെറ സംഗതി ഇതുപോലെയല്ല. <u>ശുക്കാർത്തവസംയോഗം</u> ഉണ്ടായിരുന്നാ ലം ചിലപ്പോരം ജീവാവേശം ഉണ്ടായി അതുണ്ടാക്കാൻ മനുഷ്യ ല്ലെന്നു വരാം. പ്രയത്നത്താൽ സാദ്ധ്യമല്ല. ഉത്ഭവിക്കാൻ പോകന്ന ജീവൻ സ്വയമേവ വന്നപേ രണം. അത്രയുമല്ല, അതിൻെ മേലുള്ള ശുഭാശുഭങ്ങാം പൂവ്വാള്ജിതകമ്മംപോലെ ഇരിക്കുന്നതുമാണ°. ഈ അത്ഥം സൂചി പ്പിക്കാനാണ് സ്വകമ്മക്ടേശചോദിതഃ എന്ന വിശേഷണം കൊടുത്തത്. യോഗ്യ ന്മാരായ ഡോക്ടർമാർപോലം മക്കളില്ലാ തെ വ്യസനിക്കുന്നതും, ഉള്ളവരുടെ ദുർന്നട പ്പകളെക്കൊണ്ടം മററും ബൂദ്ധിമുട്ടുന്നതും നാം കണ്ടവരുന്നതാണല്ലോ.

ഉപമകൊണ്ട സത്വത്തിന്ന ശുക്ലാത്ത വത്തിങ്കലുള്ള യൂക്തിയുടെ സ്വഭാവത്തെ വണ്ണിക്കേയാകന്ന ആചാര്യൻ ഉദ്ദേശിച്ചി ട്ടുളത്. ഇതിൽ അരണി അഗ്നി ഇവ ഉപമാനങ്ങളം ശൂക്കാർത്തവം സത്വം ഇവ ഉപമേയങ്ങളം ആകന്നു. ശുരദ്ധ എന്ന വിശേഷണം ഘടിപ്പിക്കവാൻ വേണ്ടി യാണ് അരണൌ എന്നു പറഞ്ഞിട്ടള്ളത്. വാസ്തവത്തിൽ ഇന്ധനം എന്നേ അത്ഥ മുള്ള. അഗ്നി അരണിയിൽ യോജിച്ചാൽ എന്ത്ര സംഭവിക്കുന്ന എന്ന° ഒന്നാമതായി അറിയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഇതു കത്തിജ്ജച ലിക്കുകയാണ് ചെയ്യന്നത്. അഗ്നിയം അരണിയം കൂടിയ ഈ സംബന്ധം നില നില്ലണമെങ്കിൽ വീണ്ടം വീണ്ടം അതിൽ അരണിയെ ചേക്ണം. അല്ലെങ്കിൽ രണ്ടും നശിക്കും. ഇതുപോലെ ജീവൻ എപ്പോരം ശുക്രാർത്തവത്തിന്മേൽ യോജി ക്കുന്നവോ, അപ്പോരം ദഹനം ആരംഭി ക്കുന്നു. അപ്പോടം മുതൽക്കു പോഷക വസ്തക്കളെ ലഭിച്ചില്ലെങ്കിൽ അതു നശി ക്കുകയും ചെയ്യം. അതുകൊണ്ടു പോഷ കാംശലാഭം അപ്പോഠം മുതൽ അത്യാവശ്യ മായി വരുന്നു. ഇതാണ് പിന്നത്തെ ശ്ലോകംകൊണ്ട<sup>ം</sup> ആചാര്യൻ പോഷണ പ്രകാരത്തെ വണ്ണിപ്പാൻ പുറപ്പെട്ടതിൻെറ കാരണം എന്നം അറിയേണ്ടതാകന്നു. ഈ ശ്രോകത്തിൻെ അത്ഥം തന്നെ വളരെ വണ്ണിപ്പാനുണ്ട°. അവയെ തൽക്കാലം വിസ്സരഭയത്താൽ നിത്തുന്നു. മേല്പറഞ്ഞ തിൽനിന്ന് നാം മനസ്സിലാക്കേണ്ടതെ തെന്നാൽ, നാം നമ്മടെ ശാസ്ത്രത്തിൽ കടന്ന നല്ലവണ്ണം പരിശ്രമിച്ച" അതിന്റെറ തത്വങ്ങളെ മനസ്സിലാക്കുകയാണ് ഒന്നാമ തായി ചെയ്യേണ്ടതെന്നും, അതില്ലാതെ വെറുതെ വാഗ്വാഭത്തിന്നൊരുങ്ങിയതുകൊ ണ്ട് യാതൊരു പ്രയോജനവും ഉണ്ടാകാൻ ഇടയില്ലെന്നും ആകന്നു.

## രോഗം

# കെ. രാഫ്വവൻ തിരുമുൽപ്പാട്, ചാലക്കുടി

സാധാരണ ജനങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച എന്ത രോഗം എന്നാൽ എന്നതിനെ കുറിച്ച ഒരു സംശയവുമില്ല. പനി, ചുമ, തലവേദന, ചർദ്ദി, ചൊറി എന്നിങ്ങനെ പറയപ്പെടുന്നവയാണ് അവക്ക് കേട". സഖത്തിനുണ്ടാവുന്ന കേടാണ° സുഖക്കേട<sup>ം</sup>. ദുഖമെന്ന താല്പര്യം. തട്ടുഃഖ സംയോഗമാണ് രോഗമെന്ന് ആയുവ്വേദ ത്തിലും ശാസ്ത്രീയമായി പറയപ്പെട്ടിരി യ്ക്കുന്നു. പഞ്ചഭ്രതങ്ങളം ആത്മാവും ചേന്നി രിയ്ക്കുന്ന കർമ്മപുരുഷനാണ° ചികിത്സയ്ക്ക അധികൃതൻ എന്നു പറയപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. ചികിത്സ ആവശ്യമായി വരുന്നവനാണ് ചികിത്സയ്ക്ക് അധികൃതൻ. കമ്മം എന്നതു ഇവിടെ ചികിത്സയെക്കറിയ്ക്ക്രം. കമ്മം ആവശ്യമായി വരുന്ന പുരുഷൻ കമ്മപുര ള**ഃ**ഖമുണ്ടാവുന്നതാണ° ഷൻ. സ്ഥത്ത രോഗം. ഭൂഖമെന്നു രോഗത്തിന്നു പര്യാ യം തന്നെ പറയപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. സാക്ഷിയം നിവ്വികാരനമായ ആതമാവിന്നു രോഗം ബാധിയ്ക്കയില്ല. പഞ്ചഭ്രതമയമായ ദേഹത്തെ ചൈതന്യവത്താക്കുകകൊണ്ട് ആത്മാവിന്ന ചേതനൻ എന്ന പേര അത്മാവിൻെ സാന്നിദ്ധ്യത്തി ലാണ° പഞ്ചഭ്രതങ്ങരം സംഘടിതമായി (Integrated) ദേഹം നിലനില്ലന്നത്. ആത്മാവ വിഗതമാകസോരം ദേഹം വി ഘടിതമാകന്നു(Disintegrated). അതോടെ ശിഥിലമായി GOOD പഞ്ചഭ്രതങ്ങളം തിൻെ പ്രകൃതിയിൽ ലയിയ്ക്കുന്നു. (E)(E) കൊണ്ട" മരണത്തിന്നു പഞ്ചത എന്ന പേർ തന്നെ ഉണ്ടായിരിയ്ക്കുന്നു. ഞാൻ എന്ന അഭിമാനം ആത്മാവിനെ ആശ്രയി ച്ചിരിയ്ക്കുന്നു. കമ്മപ്യത്ഷന്ന പഞ്ചഭ്യത മായ ദേഹത്തിന്തണ്ടാവുന്ന വികാരത്തിൽ അനുഭവപ്പെടുന്ന വേദനയെയാണ് രോഗ മെന്നു പറയുന്നത്. രോഗമെന്ന ശബ്ബ ത്തിന തന്നെ വേദനിപ്പിക്കുന്നത് എന്നാ ണ് താല്പര്യം. രോഗംകൊണ്ട് മാനസ മായി അനുഭവപ്പെടുന്ന ദ്രാവവം ഇവിടെ സൂരണീയമാണ്.

ദോഷധാത്ര മലമുലമാണ° ദേഹമെന്ന പറയപ്പെട്ടിട്ടണ്ട് . ദോഷവം ധാതവം മലവുമല്ലാതെ ദേഹത്തിൽ യാതൊന്നു മില്ല. ഘടകം എന്ന അത്മത്തിലാണ<sup>ം</sup> ഇവിടെ മലശബം പ്രയോഗിയ്ക്കപ്പെട്ടിരി വൃക്ഷത്തിന്റെ മലം എന്നു പറയുമ്പോടം മരത്തിന്റെ വേരിന്തപുറമെ തടിയും കൊമ്പുകളം ചില്ലകളം ഇലകളം മററും വേറേയുമുണ്ടല്ലൊ. അതുപോലെ, ദോഷവും ധാതുവും മലവുമല്ലാതെ, ദേഹ ത്തിൻെ അവയവങ്ങളായി വേറെ ചില തില്ല. ഏതവയവവും ദോഷധാത്ര മലമയ മാകന്നു. അതുകൊണ്ടു ഇവിടെ മൂലം എന്ന ശബ്യത്തിന ഘടകം എന്ന താല്പര്യമാ ണെന്ന നിശചയിക്കാം. **0300116080**0 മൂന്നും , ധാതുക്കഠം ഏഴം , മലങ്ങഠം ആഹാര പാകത്തിൽ അവശേഷിയ്ക്കുന്ന രണ്ടെണ്ണവും ധാത്രപാകത്തിൽ അവശേഷിയ്ക്കുന്ന ഏഴ മാംപ്പെടെ ഒമ്പതുമാകുന്നു. പഞ്ചഭ്രതമയ മായ ദേഹത്തെ പോഷിപ്പിയ്ക്കുന്നത് പഞ്ച ഭൂതമയമായ ആഹാരമാണ് . ത്തിൽ (അന്നനാളമെന്ത പറയുന്ന മഹാ സ്രോതസ്സിൽ) അതാത്ര സ്ഥാനത്തവെച്ച നടക്കുന്ന പാകത്തിൽ അവിടവിടെ പ്രാ

ധാന്യേന സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ദോഷങ്ങരം, പിനെ പിത്തവം, ആദ്യം കവാവം, പിന്നെ വാതവം, പോഷിപ്പിയ്ക്കപ്പടന്നം. കഫത്തിന്ന ഉസ്സേം, പിത്തത്തിന്ന നാ വാതത്തിന്നു പക്ഷാധാനവും, വിശേഷസ്ഥാനം (മലസ്ഥാനം) ആകന്ത. ദേഹം മുഴവൻ തന്നെ അവയ്യ ഗോചര സ്ഥാനം (പ്രവൃത്തിമണ്ഡലം) ആണം. കോഷ്യത്തിൽ നടക്കുന്ന പാകങ്ങാംകൊണ്ടു വേർതിരിയുന്ന ആഹാരസാരം വിവിധ ങ്ങളായ പാകങ്ങാംകൊണ്ടു ധാത്രക്കളായി പരിണമിക്കുമ്പോരം, ഓരോ ധാതുവിലും നടക്കുന്ന പരിണാമത്തിന്റെ ഫലമായി, സാരം സംഗ്രഹിയ്ക്കപ്പെട്ട അതാതിൻെറ ലേം അവശേഷിയ്ക്കുന്നു. രസം, രക്തം, മാംസം, മേദസ്സ്, അസ്ഥി, മജ്ജ, ശുക്ടം എന്നിവയാണ് എഴ ധാതുക്കാം. ചാട്ടി ക്കുമ്പോഴം മററും പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്ന കഫം രസത്തിന്റേയം പിത്തം രക്തത്തിന്റേയം മലങ്ങളാണ°. സ്രോതസ്സകളിൽ കാണ പ്പെടുന്ന ഉപലേപത്രപമായ മലം മാംസ ത്തിൻെ മലമാണ°. വിയപ്പ്° മേദ സ്റ്റിൻൊ മലമാണ". നഖവം രോമങ്ങളം അസ്ഥിയുടെ മലമാണ°. നേത്രം, ത.കം°. പുരീഷം എന്നിവയിൽ കാണപ്പെടുന്ന മെഴുക്കമയം മജ്ജയുടെ മലമാണ് എന്ന് കരുതപ്പെടുന്നു. ശൂക്കുത്തിന്റെ മലം ഓജ സ്സെന്ന<sup>്</sup> പറയപ്പെടുന്നു. ഗർഭകാരണമായ ബീജമാകുന്ന അംശത്തെ ശുകൃത്തിന്റെറ സാരമെന്നു പറയാമെങ്കിൽ അവശിഷ്ട മായ ഭാഗത്തെ മലമായ ഓജസ്സെന്നു പറ യാമെന്നു തോന്നുന്നു. ഈ മലങ്ങളെല്ലാം കറേ നേരം (കാലം) ശരീരത്തിൽ അതാ തിൻെ ആശയത്തിൽ സഞ്ചയിച്ചിരുന്ന തിന ശേഷമാണ് വേഗങ്ങളായം മററ്റം ബഹിർഗമിക്കുന്നത°. ദേഹത്തിലിരി കാലത്ത°, ദേഹധാരണത്തിൽ അതാതിൻേറതായ പങ്ക വഹിയ്ക്കയും ചെയ്യന്നു. ബഹിർഗമിയ്യുന്നതിന്നു സ്വന്തം സ്രോതസ്സകളില്ലാത്ത മലങ്ങരം മിക്കവാ **റം വിയപ്പിലം മൃത്രത്തിലം പരീഷ** കലന്നാണ° ത്തിലും ബഹിർഗമിക്ക രോമവം നഖവം പറത്തേയ്ക്ക നീണ്ടപോകന്നു. കറേയൊക്കെ (3D) (CL) മറിഞ്ഞുപോവുകയും, സൗകര്യത്തിന്നും

ഭംഗിയ്ക്കും വേണ്ടി മറിച്ചകളയുകയും ചെ യ്യന്നു. നഖങ്ങഠം കണ്ടമാനം വളരുന്നത് കൈകഠംകൊണ്ടുള്ള പ്രവൃത്തിയു അസൗ കര്യമാണല്ലൊ. ഇവിടെ ധാത്രക്കളടെ മലങ്ങളെ കറിച്ച നിശ്ചയിച്ചതും മററും അനമാനംകൊണ്ടാണ് . അതാത്ര ധാത വിൻെ വികാരം അതാതിന്റെ മല ത്തിന്നും വികാരമുണ്ടാക്കുന്നു. രസധാത വിന്റെ വികാരത്തിൽ മലമായ കഫ ത്തിന്ന കാണുന്ന വികാരംനിമിത്തം കഫം രസത്തിൻെ മലമാണ° എന്തുഹിയ്ക്കുന്നു. രസം വേണ്ടവിധം രക്തമായി പരിണമി യ്ക്കാത്ത ക്ഷയരോഗത്തിൽ, ചുമച്ച തുപ്പന്ന തിന്നു തക്കവിധം കഫം വദ്ധിക്കുന്നതുദാ ഹരണമാണ". മേദസ്സിൻെ ദഷ്ടിയോട്ട കൂടിയ പ്രമേഹത്തിൽ വിയപ്പിനണ്ടാ വുന്ന വികാരം മറെറാരുഭാഹരണമാണ്. പ്രത്യക്ഷം അല്പമാണ്, അനല്പമാണ പരോക്ഷം. പരോക്ഷത്തെ അനുമിയ്ക്ക യേ നിവ്വത്തിയുള്ള. ആചാര്യന്മാർ ശാ സ്ത്രീയമായി അനമിയ്ക്കപ്പെട്ടതിനെ ആഗമ രേഖപ്പെട്ടത്തിവെച്ചിരിയ്ക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടു പ്രത്യക്ഷത്തോടൊപ്പം, അന മാനത്തേയും ആഗമത്തേയും കൂടി ജ്ഞാന ത്തിന്നുള്ള ഉപായങ്ങളായ പ്രമാണങ്ങ ളായി ശാസ്ത്രതിൽ അംഗീകരിയ്ക്കപ്പടി രിയ്ക്കുന്നു. അനഭവത്തിനൊത്തിരിയ്ക്കുന്നേട ത്തോളം, അനഭവപ്പെടുത്താൻ കഴിയുന്നേട ത്തോളം മാത്രമേ അവയ്ക്കെല്ലാം പ്രമാണത്വ മുള്ളവെന്നും, ശാസ്ത്രത്തിൽ നിദ്ദേശിയ്ക്കു പ്പെട്ടവയെല്ലാം തന്നെ അനുവേപ്പെടുത്തി ബോധ്യപ്പെടണമെന്നും അചാര്യന്മാർ അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. ആഗമസിദ്ധമാ യീരിയ്ക്കുന്നതോടൊപ്പം. പ്രയിക്ഷ ഗല കടിയായിരിക്കുന്നതുകൊണ്ട<sup>ം</sup>, തന്റെ കൃതിയെ സംശയിക്കാതെ, തക്കി ക്കാതെ, വിശ്വസിച്ച പ്രയോജനപ്പെട്ട ത്താമെന്നു വാശടൻ പറയുന്നു. "'ഇദമാഗമ സിദ്ധത്വാൽ പ്രത്യക്ഷ ഫല ദശ്നാൽ മന്ത്രവൽ സമ്പ്രയോക്തവ്യം നമീമാംസ്യം കഥംചന.'' അനുവേംകൊണ്ടു ബോധ്യ നിഷേധിയ്ക്ക പ്പെടുന്ന സംഗതിമെ യക്തമല്ലല്ലൊ. മറെറാത വിധത്തിൽകൂടി പരിശോധിച്ചകൂടായ്കയില്ല. അത്തരം പ രിശോധനകഠം ഒരു പക്ഷെ സൗകര്യത്തെ

വധിപ്പിക്കവാൻ സഹായിക്കുകയം ചെ യോക്കാം. എന്നാൽ അതൊന്നും അനുഭവ ത്തിന്നൊത്തിരിയ്ക്കുന്ന പൂവ്വ് നിഗമനത്തെ നിഷേധിക്കുന്നതായി കരുതിക്കൂട എന്നു തന്നെ പറയണം.

ദോഷങ്ങഠംക്കും ധാതുക്കഠംക്കും മല ങ്ങാംക്കും കമ്മങ്ങാം പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അവയുടെ കമ്മങ്ങാം വഴിപോലെ നിവ്വ് ഹിക്കപ്പെടുന്ന അവസ്ഥയാണ് ആരോ ഗ്യം എന്നു പറയപ്പെടുന്നത്. അതാത അതാതിൻെ വഴിപോലെ കമ്മത്തെ ചെയ്യന്നു എന്ന അത്ഥത്തിൽ ആരോ പറയുന്നു. ഗ്യത്തെ സ്വസ്ഥത വക്കുന്നു ''സമദോഷഃ സമാഗ്നിശ്ച സമധാതു മല ക്രിയഃ പ്രസന്നാത്തേന്ദ്രിയ മനാഃ സ്വസ്ഥ ഇതുഭിധീയതേ'' എന്നു സാസ്ഥത വിവ രിക്കപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. ദോഷങ്ങരം സമങ്ങ ളായി, അഗ്നിസമമായി, ധാതുക്കളം മല ങ്ങളം, ക്രിയകളം സമങ്ങളായി, ആക്ക് ആത്മാവം ഇന്ദ്രിയങ്ങളം മനസ്സം പ്രസന്ന ങ്ങളായിരിക്കുന്നുവോ അവനെ സാസ്ഥ നെന്നു പറയുന്നു എന്നു താല്പര്യം. സമ ങ്ങരം എന്നതിനു സ്വകമ്മങ്ങളെ വഴി പോലെ ചെയ്യന്നവ എന്നാണ താല്പര്യം. സമാ: സ്വം കമ്മ കവ്വതേ—സമത്വം അവ സ്ഥാനം സ്വക്ഷ്സ് എന്നെല്ലാം പറയ സ്വസ്ഥതയെ വിവരിക്ക പ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. ന്നതിലെ പദങ്ങളുടെ ക്രമത്തിന്ന തന്നെ പ്രത്യേകിച്ച താല്പര്യമുണ്ട്. ദോഷങ്ങരം സമങ്ങളായി, സ്വകമ്മങ്ങളെ നിവ്വഹിച്ച കൊണ്ടിരിക്കണം. അപ്പോരം അഗ്നിസമ മായി സ്വകമ്മത്തെ നിവ്വഹിയ്ക്കും. അഗ്നി യെന്നത<sup>്</sup> ആഹാരത്തിൻെ പാകത്തേയും ധാതുക്കളടെ പരിണാമത്തേയം നിവ്വഹി ക്കുന്ന ശക്തി വിശിഷ്ടമായ പദാത്ഥമോ പദാത്ഥങ്ങളോ ആണ". അഗ്നി സമമാ ണെങ്കിലേ ആഹാരം വേണ്ടവിധം പകാ മായി മലങ്ങരം വേർതിരിഞ്ഞ് ധാതു വേണ്ടവിധം പഷ്മായിത്തീരുക യുള്ള. അപ്പോഴേ ധാതുക്കളം മലങ്ങളം സമങ്ങളായി അതാതിൻെറ സ്ഥാഭാവിക ങ്ങളായ കമ്മങ്ങളെ നിവ്വഹിക്കേയുള്ള. ക്രിയകഠം എന്നതുകൊണ്ട് ശ്വാസകോശം എദയം, വസ്സി മതലായ അവയവങ്ങളുടെ കമ്മങ്ങളാണദ്ദേശിക്കപ്പെടുന്നത ദോഷങ്ങളം ധാതുക്കളം മല കത്താം. ങ്ങളം സമങ്ങളായിരിക്കുമ്പോഴാണ് അവ യുടെ കമ്മങ്ങളം വേണുവിധമിരിക്കുക. ഇത്രയംകൊണ്ടു ആരോഗ്യത്തിന്റെ സാഹ പറഞ്ഞുവെന്നു കത്താം. ചര്യത്തെ സ്വസ്ഥതയുടെ യഥാത്ഥമായ ലക്ഷണം. ആതമാവം ഇന്ദ്രിയങ്ങളം പ്രസന്നങ്ങളായി എന്നതാണ". അത്താവിന്നു രിക്കുക സത്യത്തേയം ദുഖത്തേയം അനഭവിക്ക ഉപകരണം മനസ്സാണ് . ന്നതിനുള്ള മനസ്സ° ഇന്ദ്രിയങ്ങളിലൂടെയാണ<sup>സ്സ്</sup>വിഷ യങ്ങളോടു ബന്ധപ്പെടുന്നത്. സാഹചര്യ അനക്ലമായിരിക്കുമ്പോരം, ങ്ങളെല്ലാം ഇന്ദ്രിയങ്ങളം മനസ്സം തെളിഞ്ഞിരിയ്ക്കുന്നു. പ്രസാദമെന്നതിന തെളിവ", നൈമ്മല്യം എന്ന താല്പര്യം. അപ്പോരം ആത്മാവ് (താൻ) പ്രസന്നായി സുഖമെന്നഭിമാ പ്രസാദമെന്നതിന്നു സൂഖമെ നിയുന്നു. ന്നും താല്പര്യമുണ്ടല്ലൊ. വിഷാദമെന്നത് (പ്രസാദം x വിഷാദം) ദുഖമാകന്നു. നാ ലാം പാദത്തിൽ ഒരു ചെറിയ വൃത്യാസം വരുത്തിയാൽ സ്വസ്ഥതയുള്ള മായ കാരണത്തേയും ഈ ശ്രോകത്തിൽ സ്വസ്ഥ: സ്യാൽ സമ ഉയപ്പെടുത്താം . യോഗതഃ സമയോഗംകൊണ്ടാണ് ദോഷ സാമ്യത്തിലാരംഭിയ്യന്ന സ്വസ്ഥത അന ഭവപ്പെടുന്നത് എന്ന താല്പര്യം. ഹീന യോഗവം മിഥ്യായോഗവമില്ലാത്ത സമ്യ ഗ്യോഗം തന്നെയാണം" ഇവിടെ സമയോ ഗം. കാലം, അത്ഥം കമ്മം എന്നിവയുടെ സമഗ്യോഗമാണ' ആരോഗ്യത്തിന്ന ഏക കാരണമെന്നുണ്ടല്ലൊ. പരിതസ്ഥിതിക ളം ആഹാരാദികളം മനോവാക്കായങ്ങറം കൊണ്ടുള പ്രവൃത്തികളം വേണ്ടതു വേ ണ്ടതുപോലെയിരിയ്ക്ക എന്നതാണ<sup>ം</sup> സമ യോഗം (സമ്യഗ്യോഗം) ഗീത വായിയ്ക്ക മ്പോരം സമത്വത്തെ ഊന്നിപ്പറഞ്ഞിരിയ്ക്ക ന്നത° കാണാം, സമത്വം യോഗ ഉച്യത്തേ, സമബൂദ്ധിർ വിശിഷ്യതേ എന്നെല്ലാം സമത്വമെന്നത്ര ആയർവേദത്തിന്റെറ ഭാരതീയ സംസ്കാരത്തിന്റെറ മാത്രമല്ല. തന്നെ മാർഗനിർദ്ദേശകമായ, മഹത്വമേ റിയ, സുഖാവാപ്പിയ്ക്കുള്ള ഉപായത്തെക്കുറി യ്യന്ന മദ്രാവാക്യമാണെന്നു കരുതാം. പ്ര

സാദമെന്നതു ദുഖമേത്രമൊഴിഞ്ഞ അവ സ്ഥയാണെന്ന പ്രസാദേ സവ്ദാഖാ നാം ഹാനിരസ്യോപജായതെ, (Planoe ത്തിൽ ദുഖങ്ങളെല്ലാം ഒഴിയന്ത്ര) എന്തം ഗീത പറയന്തു. ദോഷത്തിന്റെ സമത്വ ത്തിലാണ് ദേഹത്തിൽ മറെറല്ലാം സമ ങ്ങളായിരിക്കുന്നത്. അതുകൊണ്ട് ദോ ഷമൊഴിച്ച മററുള്ളവയെല്ലാം GGOali ത്തിന്നു വിധേയങ്ങഠം എന്ന താൽപര്യ ത്തിൽ ദൂഷ്യങ്ങറം എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ദോഷങ്ങാം സമങ്ങളാരണങ്കിൽ മററുള്ളവ യെല്ലാം സമങ്ങളായിരിയ്ക്കും. ദോഷങ്ങറം സമങ്ങളല്ലെങ്കിൽ മററുള്ളവയെല്ലാം സമ ങ്ങളായിരിക്കുകയില്ല. (ദോഷങ്ങഠം വി ഷമങ്ങളാണെങ്കിൽ ദൂഷ്യങ്ങളം വിഷമങ്ങ ളായിരിക്കം) ദോഷങ്ങഠം സമങ്ങളായി രിയ്ക്കുന്നതിന കാലാർത്ഥകർമ്മങ്ങളടെ യോഗങ്ങളം സമങ്ങളായിരിയ്ക്കുണം. ലാർത്ഥകർമ്മങ്ങളുടെ യോഗങ്ങഠം വിഷ മങ്ങളാകമ്പോടം ദോഷങ്ങരം വിഷ മങ്ങളായിത്തീരുന്നു. കാലാത്ഥകമ്മങ്ങ കമ്മപുരുഷന്റെ ത്തെയാണ യോഗമെന്ന ഇവിടെ പറയുന്നത". കാലാത്ഥകമ്മങ്ങളോട<sup>ം</sup> ബന്ധം കൂടാതെ ജീവിതം സാദ്ധ്യമല്ല. ജീവിതത്തിന്റെ സാഹചര്യവും സമ്പ്രദാ യവമാണ° കാലാത്ഥകമ്മബന്ധംകൊണ്ട ദ്രേശിക്കുന്നതു എന്നു പറയാം. അതുകൊ ണ്ട ആരോഗ്യത്തിന്ന വേണ്ടി CURION സ്റ്റേണ്ടത്ര മഖ്യമായി ജീവിതത്തിന്റെ സാഹചര്യത്തിലും സമ്പ്രദായത്തിലുമാ ണ് എന്ന സന്ദേശവം ഇതിലടങ്ങിയിരി ക്കുന്നു. സ്വസ്ഥത സ്വാഭാവികതയേയം കറിയ്ക്കയാണ്". ആരോഗ്യമാണ് സ്ഥാ ഭാവികം, ദൈവീകങ്ങളായ എല്ലാ പ്രക്രി യകളടേയം പ്രവണത ആരോഗ്യാഭിമുഖ്യ സൂചനയം ലഭിയ്ക്കുന്നു. എന്ന ഹിതചരുകൊണ്ട്, ദേഹത്തിൻെറ സ്ഥാ ഭാവികമായ ആരോഗ്യാഭിമഖമായ പ്രവ ണതയും പ്രാവത്തികമാക്കവാൻ സൗകര്യ മുണ്ടാക്കുകയാണ° ചെയ്യുന്നത°. രോഗ ത്തെ പ്രതിരോധിയ്ക്കുന്നതിന്നു സഹജമാ യുള്ള സാമത്ഥ്യത്തേയം അതു കുറിയ്ക്കുന്നു.

ഇത്രയം പറഞ്ഞതിൽ നിന്നു വളരെ

വിനുരിക്കാതെത്തന്നെ രോഗമെന്നാൽ രമ്പരത്തന്തം വിചാരിക്കാവന്താണ". കാലാദികളടെ അസമ്യഗ്യോഗംകൊണ്ട് ദോഷങ്ങാംക്കു വൈഷമ്യം വന്നു അത്ര കൊണ്ട ളഷ്യങ്ങളം വിഷമങ്ങളായി അനഃപപ്പെടുന്ന വികാരമാണ് രോഗം. രോഗത്തിൽ ദോഷങ്ങളടേയം അവയെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്ന ദൃഷ്യങ്ങളടേയം കമ്മ ങ്ങഠംക്കു വികാരം വരുന്നു. അതു പലേ ത്രപത്തിലുള്ള ലക്ഷണങ്ങഠംക്കു കാരണമാ കന്ത. അവികൃതങ്ങളായ ദോഷങ്ങറംക്കും ദൃഷ്യങ്ങഠംകും പ്രാകൃതികങ്ങളായി ചില കമ്മങ്ങരം പറയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടല്ലൊ. യാണ° ആരോഗ്യത്തിൻെറ ലക്ഷണങ്ങാം. നിദാനത്തിന്റെ വൃത്യാസമനുസരിച്ച ദോഷങ്ങളടെ വൈഷമ്യത്തിന്നും ദൃഷ്യങ്ങ ളടെ വൈഷമ്യത്തിന്നം വൃത്യാസം അതുകൊണ്ട് അവയംട കമ്മ QJOO. ങ്ങാംക്കു വരുന്ന വ്യത്യാസങ്ങളം പലേ തരത്തിലായിരിക്കും. അതുകൊണ്ടതന്നെ ലക്ഷണങ്ങളം വൃത്യാസപ്പെട്ടിരിക്കും. ദോഷങ്ങളടേയം ദൃഷ്യങ്ങളടേയം വികൃത കമ്മങ്ങളാണ" രോഗത്തിൽ ഞ്ചെളായ (രോഗങ്ങളിൽ) ലക്ഷണങ്ങളായി അനഭ വപ്പെടുന്നത്ത° എന്നു താൽപ്പര്യം. ഹാരത്തിന്റെ സൗകര്യത്തിന്നുവേണ്ടി എതെങ്കിലും പ്രധാനപ്പെട്ട ലക്ഷണത്തെ കേന്ദ്രീകരിച്ച്, മററു ലക്ഷണങ്ങളേയും ക്രോഡീകരിച്ച് രോഗത്തിന്ന പേരിട്ടിരി അതാത<sup>െ</sup> കാലത്ത സാഹചര്യ ത്തിന്റേയം സമ്പ്രഭായത്തിൻേറയും സ്ഥിതിയ്ക്കുന്നതിച്ച് ദോഷവൈഷമ്യ ത്തിൻെ രീതിയ്ല വ്യത്യാസം വരുമെന്ന തുകൊണ്ട<sup>ം</sup> ലക്ഷണങ്ങറംക്ക വിയിാ OURO. അങ്ങിനെയുണ്ടാവുന്ന , നിയ്വത്, രോഗങ്ങാംക്കു നിദാന ത്തേയും ലക്ഷണത്തേയും ചികിത്സയേയും വ്യത്യസ്ഥപ്പെടത്തിവെയ്ക്കുന്നത് ആലോ ചനയ്ക്കു സൗകര്യം നൽല്ലമല്ലൊ. അങ്ങനെ കാലത്ത<sup>°</sup> വൃതൃസ്ഥപ്പെടത്ത അതാത്ര പ്പെട്ട രോഗങ്ങളാണ് പ്രാചീനങ്ങളായ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ വിവരിക്കപ്പെട്ടിരിക്ക ന്നത്. അവയിൽ ചിലതെല്ലാം ഇക്കാ അപുവ്വങ്ങളായിത്തീന്റിരിക്കം. ചിലതിനെല്ലാം ലക്ഷണങ്ങഠംക്കു വ്യത്യാ

സങ്ങാം വന്നിരിക്കും. മുമ്പം അസാധാ രണങ്ങളായിരുന്നവ അധികം സാധാരണ ങ്ങളായി എന്നും വരും. മമ്പില്ലാതിരുന്ന തരത്തിൽ ചിലതെല്ലാം കാണപ്പെട്ട വെന്നം വരാം. എന്നാൽ എങ്ങിനെ യെല്ലാം വൃത്യാസം വന്നാലം രോഗ ത്തിന്നു ദോഷങ്ങളെ വിട്ടസ്ഥിതിയില്ല. കോപിക്കാതെ **GBOntto** രോഗമില്ല. കാലാത്ഥ കമ്മങ്ങളടെ സമ്യഗ്യോഗ ത്തിന്നു വൃത്യാസം വരാതെ ദോഷം കോപിയുകയുമില്ല. ർഗ്നിയാഗം ദോപ ങ്ങാംക്കു സവ്വഥാ വിധേയങ്ങളാകന്മാൽ, ലക്ഷണങ്ങളെ ദോഷങ്ങളോടു ഘടിപ്പിച്ച രോഗങ്ങളെ വിവരിയ്ക്കയാണ° ആചാ രുന്മാർ സാമാന്യമായി ചെയ്തിരിക്കു ന്നത°. അതുകൊണ്ട° ദോഷവൈഷമ്യ മാണ" രോഗമെന്ന" നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. ദോഷങ്ങളുടെ പ്രാധാന്യം കമ്മ പരമാകയാൽ (functional) രോഗവും ഈ ലികമായി കമ്മപരമായ വൈകല്യമാ ണ് എന്നാണ് ആചാര്യന്മാരുടെ അഭി പ്രായമെന്നു കരുതാവുന്നതാണ് . ദോഷ നിത്രപണത്തിന്നും ഔഷധനിത്രപണ ത്തിന്നും സഹായിക്കുന്നു എന്ന നിലയി ലാണ് ദൃഷ്യവിചാരത്തെ (കാലാദിക ളോടൊപ്പം) നിർദ്ദേശിച്ചിട്ടള്ളത്. ദോഷ വൈഷമ്യം എന്നു പറയുമ്പോടം, ദൃഷ്യ വൈഷമ്യവം അതിൽ അന്തർഭവിച്ചിരി ക്കുന്നുവെന്നും പറയാം.

ഈ വിഷയത്തിൽ ഒന്നുരണ്ടു ശാസ്ത്ര വാക്യങ്ങളെ ഉദ്ധരിച്ചകൊണ്ട′ ഈ ലേഖ "tomos? നത്തെ ഉപസംഹരിക്കാം. സേഥഷ്ട ദോഷേഷ്ട വ്യാധയഃ സംഭവ ന്തിയേ തജ്ജാനിതൃപചാരേണ താനാ ഹൂർ ഘത ഭാഹവൽ (സംഗ്രഹം സൂത്രം I) ദോഷങ്ങഠം ദേഷിച്ച് രസം തുടങ്ങിയ ദൃഷ്യങ്ങളെ ഭൃഷിപ്പിച്ചണ്ടാവുന്ന രോഗ ങ്ങളെ, രസജം, രക്തജം എന്നിങ്ങനെ പറയുന്നതു ഔപചാരികം മാത്രമാണ്. തിളച്ച നെയ്യകൊണ്ട് പൊള്ളി എന്ത പറയംപോലെയാണത°. പൊള്ളിച്ചത നെയ്യല്ല, നെയ്യിലിരുന്ന അഗ്നിയാണ°. നെയ്യിന്ന സ്വതേ പൊള്ളിക്കാനുള്ള കഴി വില്ല യഥാവാ കൃത്സ്ന മപ്യദഃ വികാ രജാതം വിവിധം ത്രീൻഗുണാൻ നാതീ വത്തതേ തഥാ സ്വധാത്ര വൈഷമ്യ നിമി തത മപി സവ്വദാ വികാര ജാതം ത്രീൻ ദോഷാൻ (എടയം - സൂ II). യുടെ ഘടകങ്ങളാണ് സത്വം രജസ്സ് തമസ്റ്റ് എന്നീ ഗുണങ്ങരം. അവയടെ വൈഷമ്യം കൊണ്ടാണ് നൃഷ്ടിയുണ്ടാവു പ്രപഞ്ചത്തിൽ ഈ കാണപ്പെ **ടന്ന എല്ലാ വസ്തക്കളം പ്രകൃതിയുടെ വികൃ** തിയാകയാൽ, അവയിലെല്ലാംതന്നെ സ്വഭാവത്തിന്നധിഷ്ടാനമായി, ഏററക്കുറ ച്ചലോടെ ഈ മുന്നു ഗുണങ്ങളമുണ്ടാകം. രൂപത്തിൽ, ഭൌതികമായ ഘടനയിലും മറവം എന്തെല്ലാം വ്യത്യാസമണെങ്കിലും ഓരോന്നും ഭാവത്തിൽ സത്വാദി ഗുണമയം തന്നെയായിരിക്കുന്നു. - അതുപോലെ, രോഗങ്ങളെല്ലാം തന്നെ അതാതിനൊത്ത ധാതുക്കളടെ വൈഷമ്യമാകന്ന നിമിത്ത ത്തോടുകൂടിയതാണെങ്കിലും, മുന്ന ദോഷ ങ്ങളെ അതിവത്തിക്കുന്നില്ല. മുന്ന ദോഷ ങ്ങാംക്കൊള്ളതന്നെയിരിയ്ക്കുന്നു. ണങ്ങഠം ഓരോ തരത്തിൽ ആവിർഭവി സ്സ്സനതു അതിനൊത്ത ധാതുക്കളടെ വികാ രംകൊണ്ടാണെങ്കിലും, ധാത്രക്കളടെ വി കാരം എല്ലാായ്മാഴം (സവ്വ്ദാ എന്നതു പ്ര ധാനം) ദോഷങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചതന്നെ അതുകൊണ്ട് ശാസ്ത്രലാഘ യിരിയ്ക്കുന്നു. വത്തിന്നും ചികിത്സാസൗകര്യത്തിന്നും വേണ്ടി രോഗത്തെ ദോഷവൈഷക്യം എന്തതന്നെ പറയാം. പൂവ്വഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ, രോഗങ്ങളേയും അവയിലെ LECUT വാതാദിദോഷങ്ങളടെ ആധിക്യത്തേയം സാമാന്യേന ലക്ഷണങ്ങളെ ആശ്രയി ച്ചാണ" വിവരിച്ചിരിക്കുന്നത". ' അതാത സന്ദർത്തിൽ സംഭവിച്ചിരിക്കുന്ന ദൃഷ്യ ങ്ങളുടെ വികാരത്തെ പ്രാധാന്യേന വിശ ദീകരിച്ചകൊണ്ടല്ല. അ<u>ത</u>പോലെത്തന്നെ മുതലായ രോഗങ്ങളെ അതാത്ര മൃഷ്യത്തെ ആശ്രയിച്ച വിവരിച്ചിട്ടണ്ടെ ങ്കിലും ചികിത്സയാകട്ടെ ദോഷത്തെ പ്ര ധാനമാക്കിത്തന്നെയാണ് വിധിച്ചിരി ക്കുന്നത്. അതാതു ദൃഷ്യത്തെ ആശ്രയിച്ചു അതാതു ദോഷം കോപിയ്യുന്നതിനെ പ്രതിപാദിയ്യുന്നതും ലക്ഷണങ്ങളെ ആശ്ര യിച്ചതന്നെയാണ്, അപ്പോറം സംഭവി യ്യുന്ന ദൃഷ്യങ്ങളുടെ വികാരത്തെ വിഷയീ കരിച്ചല്ല. അതുകൊണ്ട് ആയുവ്വേദത്തിൽ രോഗം ഘടനാപരമായല്ല (structural) കമ്മപരമായാണ് (functional) സങ്കല്പി ക്കെപ്പട്ടിരിക്കുന്നത് എന്നു സാമാന്യ മായി ധരിക്കാവുന്നതാണ°. ദ്നഷ്യങ്ങയ ദേഹത്തിൻെ ഘടനയെയാണല്ലൊ വ്യാ ഖ്യാനിക്കുന്നത്. ആരോഗ്യത്തേയം കമ്മ പരമായിത്തന്നെ മനസ്സിലാക്കണമെന്ന നിശ്ചയിക്കാം. എന്നാൽ ഘടനാപര മായ ജ്ഞാനം കേവലം നിരുപയോഗ മാണെന്നു ഇവിടെ വിവക്ഷയില്ലെന്നു കറി ച്ചകൊണ്ട് തല്ലാലം വിഷയത്തെ ഉപ സംഹരിക്കുന്നു.

## 'ധനചന്തരി'യുടെ പഴയ ലക്കങ്ങളിൽ നിന്ന°

- ഉറ്പൻെ (ചകോരപ്പക്ഷിയുടെ) കാഷ്ഠം പച്ചവെള്ളത്തിൽ കലക്കി പുരട്ടിയാൽ കൊഴിഞ്ഞ രോമം മളയ്ക്കുന്നതാകന്തം.
- മനാപലം ആവണക്കില ഇതന്നാഴി വെള്ളത്തിൽ തിളപ്പിച്ച", ആ വെള്ളം കൊണ്ട് മാറു കഴക്നതായാൽ പ്രസവിച്ച കിടക്കുന്ന സ്ത്രീകരംക്ക് ഉലപ്പാൽ വർദ്ധിക്കുന്ന താകന്നം.
- ഒരു വെളത്തള്ളിയിൽ കരച്ച ചണ്ണാമ്പവേച്ച" ചതച്ച" നെററിയുടെ രണ്ടാരത്തം പൃശി മീതെ ഓരോ ക്ഷ്ലം പകയില പതിച്ച വെടന്നതായാൽ ഉടനെ തലവേദന ശമിക്കന്ന താണെന്നും, അതോട്ടെട്ടി മരുന്നു താഴെ വീഴുന്നതാണെന്നും കാണുന്നു.

### 1921 നവസർ 16-ാംന-

- എന്ന സംഗതിയിലെങ്കിലും അധികനേരം നിൽക്കുന്ന ബോധക്ഷയത്തിൽ മുന്നോ നാലോ മണിക്കർ കൂടുമ്പോരം മൃത്രാശയം ഒഴിവാക്കണമെന്ന സംഗതി ഒരിക്കലും വിസൂരിച്ചുകൂടാത്തതാകന്നു.
- അകാലത്തിൽ നരയ്ക്കുന്നതിരുള്ള കാരണം സാധാരണയായി മനസ്സിനുള്ള അധികമായ അസ്ഥാസ്ഥ്യമോ, കണക്കിൽനിന്നു കവിഞ്ഞുള്ള മനസ്സിന്റെ അധാനമോ ആണെന്ന് ചിലർ തീർച്ചപ്പെടത്തിയിരിക്കനു.

1910 ment 15-0-m-

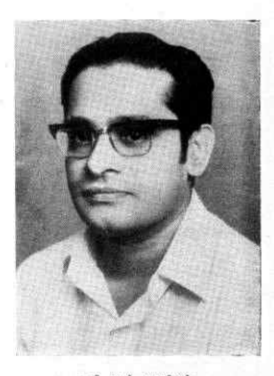
# (പഭാവം അചിന്ത്യമോ ?

## പി. ആർ. വാരിയർ

ശരീരത്തിനാകെയും വിവിധ ശരീരഭാഗങ്ങാക്കു. ബാഹ്യലോകത്തിലെ വിവിധ ദ്രവ്യങ്ങളമായുള്ള നാനാമുഖമായ സമാനത്വം കണ്ടെടുക്കുകയാവണം ഒരു ദ്രവ്യത്തിന്റെ വിശിഷ്യകയും (പ്രഭാവം). അറിയാരുള്ള, ആനമാനികമായ മാർഗം എന്നും ''വൃദ്ധി സ്സമാനൈ സർവ്വേഷാം'' എന്ന സൃത്രവാകൃശകലം ഈ നിഗമനത്തിലേക്കുള്ള ഒരു ചുഞ്ചലേകയാണെന്നും സൂചിപ്പിക്കുവാനേ ഈ ലേഖനംകൊണ്ട്" ഉദ്ദേശിച്ചിട്ടുള്ള.

ഔഷധമായോ ആഹാരമായോ മററു പ്രകാരത്തിലോ ഉപയോഗിക്കാ OUR വുന്ന, വിവിധങ്ങളായ നിരവധി ദ്രവ്യ ങ്ങളണ്ട° ലോകത്തിൽ. ഇവയുടെ രൂപ ധമ്മ വൈവിധ്യത്തിനും പ്രയോജനങ്ങ ങ്ങാംക്കമേല്ലാം പ്രധാന കാരണം അവ യുടെ ഘടനകളിലുള്ള സവിശേഷതക ളാണ". ഓരോ ദ്രവ്യത്തിന്റെ ഘടനക്കും സവിശേഷതയുണ്ട<sup>െ</sup>. രണ്ടു ദ്രവ്യങ്ങളുടെ ഘടനകഠം തമ്മിൽ സമാനങ്ങളാവാം; വ്യത്യസ്സങ്ങളാകാം. അദനസാരം അവയ ടെ ധമ്മങ്ങളം പരസ്പരം സമാനങ്ങളോ വ്യത്യസ്സങ്ങളോ വിരുദ്ധങ്ങരം തന്നെയോ ആവാം. ഏതായാലും അതൊക്കെ കണ്ട റിഞ്ഞ ഉപയോഗിച്ചാൽ, എങ്കിൽ മാത്രം, എല്ലാ ദ്രവ്യങ്ങളം, ഒരു നിലയ്ക്ക ല്ലെങ്കിൽ മറൊറാത നിലയ്ല് നമക്ക പ്രയോജനപ്പെടും. എങ്ങിനെയാണ് ദ്രവ്യ ത്തിന്റെ ഘടനാധമ്മങ്ങാം നിണ്ണയി ക്കുക?

രസം, വീര്യം, വിപാകം, പ്രഭാവം— ഈ നാലെണ്ണമാണ് ആയുവ്വേദ ശാസ്ത്ര പ്രകാരം ഒരു ദ്രവ്യത്തിലെ ക്രിയാക്ഷമങ്ങ ളായ, ധമ്മനിണ്ണായകങ്ങളായ ഘടക ങ്ങാം. ഈ നാലം ദ്രവ്യനിഷ്യങ്ങളാണ്. ഇവയെ ആസ്പദിച്ചാണ് ആയുവ്വേദത്തിൽ രുവൃധമ്മങ്ങളെപ്പാറിയുള്ള വ്യവഹാരം. ഈ നാലിനുണ്ട് പ്രത്യേക ധമ്മങ്ങാം.



പി. ആർ. വാരിയർ

ഈ ധമ്മങ്ങളും പരസ്പരം സമാനങ്ങ ളാവാം, വ്യത്യസ്സങ്ങളാവാം. ചിലപ്പോരം വിരദ്ധങ്ങരംതന്നെയാവാം. എങ്ങിനെ യായാലും ഇവയുടെ ആകെ തുക യാണ് ഒരു ദ്രവ്യത്തിന്റെ ധമ്മമോ, ധമ്മങ്ങളോ ആയി വ്യവഹരിക്കപ്പെടു

രസം, വീര്യം, വിപാകം, പ്രഭാവം എന്നിവയിൽ മസം ആറു വിധമാണ്. മധരം, പുളി, ഉപ്പ്, കയ്പ്, എതവ്, ചവപ്പ്', ഇവയ്ക്കാരോന്നിന്നം വെവേറെ നിയതധമ്മങളണ്ട്. ഒരേ ദ്രവ്യത്തിൽ ഒന്നോ. ഒന്നിലധികമോ തന്നത്ഷാം ഉണ്ടാവാം. ഇവയുടെ ധമ്മങ്ങരം ദ്രവ്യം നാവിൽ സ്റ്റശിക്കുമ്പോരം ശരീരത്തിന ''വീര്യം'' ചുത്രക്കത്തിൽ ലഭികനോ. രണ്ടായി വിഭജിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു: ഉഷ്ണം— ശീതം. ഇതിൻെ ധമ്മങ്ങരം ദ്രവ്യാംശം രക്തത്തിലെത്തിയശേഷം രക്തസഞ്ചാര പദ്ധതിയിലൂടെയാണ് ശരീരത്തിന കിട്ട ന്നത°. 'വിപാകം' ജാരാഗ്നി (ദഹന രസ) സംയോഗംകൊണ്ട° വിപരിണാമം കഴിഞ്ഞ ''രസമാണം'''. വിപാകത്തിൽ മധുരംതന്നെയായും ലവണം മധുരമായും ങ്ങളും അമ്ലം തന്നെയായം വത്തിക്കുന്നു. കയ്പ്, എരുവ്, ചവപ്പ് എന്നിവ പ്രായേണ എരിവുരസമായിതന്നെ നിൽ ക്കുന്നു. സാമാന്യേന രസത്തേക്കാരം കാര്യ ക്ഷമമാണ° വിപാകരസം. രസവം വി പാകവും ഒന്നുതന്നെയായി വരുന്ന സന്ദർഭ ത്തിൽ (ഉദാ: മധരം, എതവ<sup>ം</sup>, പുളി ഇവ വിപാകത്തിൽ മറെറാന്നാവില്ല.) അവ യുടെ സംയക്തകമ്മം കൂട്ടതൽ കാര്യക്ഷമ മാകന്നു. രക്തസഞ്ചാര പദ്ധതിയിലൂടെ പ്രവത്തിക്കുന്ന വീര്യം വിപാകത്തേക്കാരം കാര്യക്ഷമമാണ് . സ്തിഗ്യം, COURS. ഹിമം, മുദ, ലഘ, ത്രക്ഷം, ഉഷ്ടം, തീക്ഷ്ണം എന്നിങ്ങനെ വീര്യം എട്ട വിധത്തിലൂണെന്നേ ഒരു പക്ഷവുമണ്ട്. ഒരു ദ്രവ്യത്തിൽ നിഷ്ടങ്ങളായ ഈ ഗുണ 6013Cod60 രസവിപാകങ്ങാംക്കും സമാ നത്വം ഉണ്ടാവുകയാണെങ്കിൽ, തൽഫല മായുണ്ടാവുന്ന ദ്രവ്യധമ്മത്തിന° ഏകാഗ്രത **കൂടിയിരിക്കും. മറിച്ച**് ധമ്മങ്ങ**െ** വ്യ

ത്യസ്സങ്ങളാണെങ്കിൽ മേല്പറഞ്ഞ ക്രമ ത്തിൽ ബലാധികൃമുള്ള ഘടകധമ്മങ്ങളാ യിരിക്കും ദ്രവ്യധമ്മങ്ങളെ നിയന്ത്രിക്കുക.

രസവീര്യ വിപാകങ്ങളുടെ ഉപവിഭാ ഗങ്ങളേയും കമ്മസാഭാവത്തേയും മാറും പാറിയുള്ള വിശദാംശങ്ങളിലേക്ക് പ്രവേ ശിക്കുന്നില്ല. ഈ ഘടകങ്ങളിൽ നാലാ മത്തേതായ 'പ്രഭാവം' ആണ് ലേഖന വിഷയം, ഒരു ദ്രവ്യത്തിൻൊ പ്രത്യേക യ്യമ്മത്തക്കറിച്ചുള്ള അവസാന വിധിയെ ഴതുന്ന ഘടകം പ്രഭാവമാണ്,

> ''രസം വിപാകസ്കൌ വീര്യം പ്രഭാവസ്കാൻ വ്യപോഹതി''

അതു തന്നെയാണ് ഏററവുമധികം മന സ്സിലാക്കാൻ ബുധിമുട്ടുള്ളതും. തെറ്റിദ്ധ രിയ്യപ്പെട്ടേയ്ക്കാവുന്നതും. ഇതിനെപ്പററി ശരിയായ ഒരു ബോധം ചച്ച്ചെയ്യണ്ടാ ക്കേണ്ടതുണ്ട്. അതിൽ ഒരു പങ്ക് ഞാൻ നിച്ച്ഹിക്കുന്നു എന്നു മാത്രം

എന്താണീ''പ്രഭാവം? സ്വതവേ, വീര്യം, പ്രഭാവം എന്നിവയ്ക്ക് ഏറെക്കറെ ഒരേ അർത്ഥംതന്നെയാണുള്ളത്. പക്ഷേ, ഒരു സാങ്കേതികശബ്ബം എന്ന നിലയിൽ വൈദ്യശാസ്ത്രത്തിൽ വ്യവഹാരസൌകര്യ ത്തിനായി ഇതിന് ഒരു പ്രത്യേകാർത്ഥം കല്പിച്ചിരിക്ക്നു. ഒരു ദ്രവ്യം ശരീരത്തിൽ സാപ്പ്ത്രികമായി (രക്തസഞ്ചാരപദ്ധതി യിലൂടെ) നടത്തുന്ന ചില സാമാന്യധമ്മ ങ്ങളെയാണ് ''വീര്യ''ശബ്ബം പ്രതിനി ധാനം ചെയ്യുന്നത്'. ''പ്രഭാവം'' ദ്രവ്യ ത്തിൻെ ചില വിശിഷ്യ ധമ്മങ്ങളെ ഉദ്ദേ ശിച്ച്' പ്രയോഗിക്കപ്പെടുന്ന ഒരു ശബ്ബ മാണ്. ''എന്താണ്'' പ്രഭാവത്തിൻെറ ശരിക്കള്ള നിവ്വചനം?

> ' 'രസാദി സാമ്യേയത' കർമ്മ വിശിഷം തത' പ്രഭാവജം' ' (അഷാംഗഫ്ലദയം) പ്രിശേഷ കർമ്മണാം ചൈവ (ചരകം)

അതായത° രസം, വീര്യം, വിപാകം എന്നിവയ്ക്ക് സാമ്യമുണ്ടായിരിക്കെ, ഒരു ദ്രവ്യം വിശിഷ്യമായ കല്മം ചെയ്യന്നവെ ങ്കിൽ, ആ കമ്മത്തിന<sup>ം</sup> കാരണമായിട്ടുള്ള തിനെലാണ് ''പ്രഭാവം'' എന്ന് വിളി ക്കുന്നത്രം. അപഗ്രഥനംകൊണ്ട് ദ്രവ്യങ്ങളടെ രസവിപാകവീര്യങ്ങ സമാനങ്ങളായി കാണുന്നയെന്നു വെയ്യുക. അപ്പോഗം, രണ്ടിന്റെയം ധർമ്മങ്ങളം സമാനങ്ങളാവില്ലേ? ഇല്ല. അങ്ങിനെ പറയാറില്ല. അവയിലൊന്ന് മറേറതിനി ല്ലാത്ത ഒരു പ്രത്യേക ധർമ്മം ചെയ്യുന്നതാ യി അനുഭവംകൊണ്ടറിയുന്നുവെങ്കിലോ? അങ്ങിനെ വരുമോ? വരുമെന്നതിന് ഉദാഹരണങ്ങളുണ്ട് .

> ''ദത്തീരസാദൈ്യസ്മല്യാപി ചിത്രകസ്യ വിരേചനി മധകസ്യ ച മദ്വീകാ ഘതം ക്വീരസ്യദീപനം''

നാഗദന്തിയും, കൊട്ടവേലിക്കിഴങ്ങം, രസാദികളുടെ കാര്യത്തിൽ തുല്യങ്ങളാണ്. പക്ഷേ, നാഗദന്തിക്ക വയറിള ക്കേ എന്നൊരു പ്രത്യേക ധർമ്മമുണ്ട്. മന്തിരിങ്ങ, ഇരട്ടിമധരം ഇവയും രസാദി കളെകൊണ്ട് തുല്യങ്ങളാണ്. പക്ഷേ മന്തിരിങ്ങയ്ക്ക് മലശോധനയുണ്ടാക്കാനുള്ള ഒരു പ്രത്യേക ശക്തിയുണ്ട്. നെയ്യം പാലം രസാദികളെകൊണ്ട് തുല്യങ്ങളാ ണെങ്കിലും നെയ്യിന് ദീപനത്വവും പാ ലിന് വിരേചനകാര്യത്വവും പ്രത്യേക ധർമ്മങ്ങളായുണ്ട്, കഴിഞ്ഞില്ല;

> ''സ്വാദർഗ്ഗതശ്ച ഗോ ധുമോ വാതജിത' വാത കൃദ്യവഃ''

മാധര്യവും, ഗുരുത്വവും ഗോതമ്പിനും യവ ത്തിനമുണ്ട്. എങ്കിലും ഗോതമ്പ് വാത ഹരവും യവം വാതകൃത്തമാണ്,

ഇങ്ങിനെ നോക്കുമ്പോടം ഏത്വ ദ്രവ്യ ത്തിനം ചില വിശിഷ്യ കമ്മങ്ങടം ഉണ്ടാ വില്ലേ? ഉവ്വ്. അനുഭവം കൊണ്ട്, പ്രത്യക്ഷഫലദർശനം കൊണ്ട്, മാത്രമേ അവയെ തികച്ചും നിർണ്ണയിക്കാൻ, അല്ലെങ്കിൽ തിരിച്ചറിയാൻ കഴിയ എന്ന ല്ലേ വന്നുകൂടുന്നത്? അതേ. അതുകൊ ബോക്കെതന്നെയാവണം പ്രഭാവം ''അ ചിന്ത്യ''മാണെന്ന് ഒരാചാര്യൻ പറഞ്ഞു പോയത്'.

> ''പ്രഭാവോ∫ചിന്ത്യ ഉച്യതെ'' (സശ്രതൻ)

തർക്കത്തിനോ, വലിയ അന്വേഷണ ത്തിനോ ഒന്നും പോയിട്ട കാര്യമില്ല. ആധികാരികഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ ഇന്നിന്ന ഫല ങ്ങളുണ്ടെന്ന് സുപ്രസിദ്ധങ്ങളായി കാണു ന്ന അതാതു ദ്രവ്യങ്ങളെ വിശ്വസിച്ച് സ്വീകരിക്കേയേ ''വിചക്ഷണ''നായ വൈദ്യൻ ചെയ്യേണ്ടതുളളയെന്നുവരെ ഊ ന്നിപ്പറഞ്ഞുവെക്കാൻ അദ്ദേഹം വിട്ടപോ യിട്ടില്ല നോക്കക:

> അമീ മാംസുാനി ചിന്ത്യാനി പ്രസിദ്ധാനി സ്വഭാവതഃ ആഗമേനോപയോജ്യാനി ഷേ ജാനി വിവക്ഷണൈഃ''

> > (m m).

ലക്ഷണഫലങ്ങഠം പ്രത്യക്ഷദശ്നംകൊണ്ട പ്രസിദ്ധങ്ങളായി തീന്നിട്ടള്ള ദ്രവ്യങ്ങളെ വിദ്ധാന്മാർ ''കാരണ''ങ്ങളെക്കൊണ്ട പരീക്ഷിച്ച നോക്കരുതെന്നു തന്നെ ഊന്നി പറയുന്നു.

> ''പ്രത്യക്ഷ ലക്ഷണ ഫലാഃ പ്രസിദ്ധാശ്ച സ്വഭാവതഃ നൌഷധീ ഹേതുഭിവിദ്വാൻ പരീക്ഷേത കഥംചന''

(സശ്രതൻ)

എന്തുകൊണ്ട" എങ്ങിനെയെന്നൊന്നും ചോദിക്കരുത' എന്നതഥം!

ലാഘവബുദ്ധിയോടെ എങ്ങിനെ യെങ്കിലും എടുത്തു പെരുമാറേണ്ട ഒരു വി ഷയമല്ല ഇത് എന്ന് ചുണ്ടിക്കാണി ക്കാൻ മാത്രം ആചാര്യൻ ഇങ്ങിനെ ഊന്നി പ്പറഞ്ഞതാണെന്നു മാത്രം ധരിച്ചാൽ മതി. ചിന്തിക്കുന്നതിന്, ഉറക്കെ ചിന്തിക്കുന്ന തിന്, സ്വതവേ അദ്ദേഹം വിരോധിയ ല്ലായെന്ന് നമക്കറിഞ്ഞുകൂടേ? പറയുന്ന തിൻെ പൊരാം മനസ്സിലാക്കിയാൽ മതി; അല്ലാതെ, അവയെ അക്ഷരാത്ഥ ത്തിൽ അനുസരിക്കുകയാണെങ്കിൽ ആ വഴിക്കുള്ള ഹേതു ചിന്തയുടേയും വിവേച നബൂദ്ധിയടേയം പ്രവർത്തനങ്ങറം ക്രമ ത്തിൽ കൂമ്പടഞ്ഞുപോകകയില്ലേ? അതു ''അചിന്ത്യം'' ''ചിന്തുമാ'' പരാില്ല. ക്കുകരുന്നെ വേണം. ഇന്ന ഒരു ദ്രവ്യ ത്തിന്ന് ഇന്ന ഒരു വിശിഷ്ട കമ്മം എങ്ങി നെയുണ്ടായി എന്നൊരു ചോദ്യത്തിന് ''പ്രഭാവം''കൊണ്ട് എന്നൊരുത്തരം മാ ത്രമണ്ടായാൽ പോര. ഈ ചെറിയ ഒരു ത്തരം ആ വലിയ ഒരു ചോദ്യത്തിന് പൂണ്ണവിരാമമിട്ടകടാ. അഞ്ജിനെയാണെ ങ്കിൽ, രസം വീര്യം, വിപാകം എന്നിവ യൊക്കെ തിരിച്ചറിയാൻ മിനക്കെട്ടതൊ ക്കെ നിഷ്ഫലമല്ലേ? ഏത്ര ദ്രവ്യത്തി ൻോയം പ്രത്യേകധർമ്മം '**'അചിന്തു**''മാ ണെങ്കിൽ പഠിയ്കാൻ എളപ്പം കൂടും. രസ വീര്യവിപാകളെപ്പററി ചിന്തിച്ച് അ വയും ത്രിദോഷങ്ങഠംക്കും തമ്മിലുള്ള ബ സ്ഥങ്ങളം അതിന്നുള്ള കാരണങ്ങളം മററ്റം ഏറെക്കറെ വ്യക്തമായി പ്രതിപാദിക്കാൻ കഴിഞ്ഞിരിക്കെ, പ്രഭാവം മാത്രം എങ്ങി നെ 'അചിന്തു'മായി? ജാാരാഗനി സം യോഗത്തിന്നശേഷം, 'പരിണാമാന്ത' ത്തിൽ വിപാകരസത്തേയം, രക്തത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്ന വീര്യത്തേയും ഇന്നതെ ന്ന് തിരിച്ചറിയന്നതെങ്ങിനെ? എങ്ങി നെയായാലും, ആ വഴിയ്ക്ക് വിശിഷ്ട കമ്മ ത്തെ അറിയാനം പരിശ്രമിച്ചുകടെ?

ഒന്നു തീച്ച്യാണ്: പല ദ്രവ്യങ്ങളുടെയും വിശിഷ്ട കർമ്മങ്ങഠം കൂടി അറിയാതെ അവയെ പ്രയോഗിച്ചുകൂടാ. ശാസ്ത്രത്തിൽ ഒരേ ദ്രവ്യത്തിന്ന് തന്നെ പല ധർമ്മങ്ങ ളം പറഞ്ഞുകാണും. ചിലപ്പോഠം വിത ദ്ധസാഭാവള്ള ഒന്നിലധികം ദോഷവൈ ഷമ്യത്തിൽ ഫലപ്രദമാണ് ഒരു ദ്രവ്യം എന്നു പറയും. മുതിരയുടെ ധർമ്മങ്ങഠം പറയുന്നേടത്ത് ''കാസാർശം കഫ് വാ താംശ്ച ഘന്തി'' എന്നം കാണാം. വിത ധഗുണടുള്ള വാതകഹങ്ങളെ അത° ക്ഷയി യിപ്പിക്കുത്രെ. ''സവ്വദോഷഘീ ജീവ നതീ്മധരാഹിമാഃ'' എന്ന കാണംന്നം. അതാതിൻെറ രസവീരൃവിപാകങ്ങ**ം**ക്ക് അനഗ്ഗണമായ ധർമ്മങ്ങടം മാത്രമുള്ള ദ്രവ്യ ങ്ങളെ എടുത്തപയോഗിക്കാൻ എളുപ്പു ണ്ട°. ഒരു ദ്രവ്യം കടുരസവും ഉഷ°ണവീ ര്യവുമാണെന്നും, ശരീരത്തിൽ ദാഹമുണ്ടാ ക്കുന്നുവെന്നും കണ്ടാരി ആ ദ്രവ്യം ഉഷ്ണം കൊണ്ടുണ്ടാകാവുന്ന രോഗങ്ങളെ ഉണ്ടാക്കു മെന്നും, തണപ്പുകൊണ്ടുണ്ടാകുന്നവയെ ശ മിപ്പിക്കമന്തം പറയാൻ സാമാന്വേന ശങ്കിക്കേണ്ടതില്ല. എന്നാൽ കട്ടപ്പുങ്ങളാ യ ദ്രവ്യങ്ങളിൽ ചിലവ, ശരീരത്തിൽ പൊതുവെ ഒരു നിലയിലും ചില പ്രത്യേ ക സ്ഥലങ്ങളിൽ പ്രത്യേക നിലയിലും ആണ" ഉഷ്ടവീര്യധർമ്മങ്ങറം നടത്തുകയെ ന്തവന്നാൽ? ഒരേ ദ്രവ്യം ഒന്നിലധികം ഭാഗങ്ങളിൽ പ്രത്യേക ധർമ്മം കാണിച്ച വെന്നു വരില്ല. ഏതായാലും, ഇങ്ങിനെ ചില പ്രത്യേക ഭാഗങ്ങളിൽ പ്രത്യേക ധർമ്മം നടത്തുന്ന ദ്രവ്യങ്ങളാണ് രോഗോ ല്പാദകങ്ങളോ, രോഗനാശകങ്ങളോ ആയി കാണുക. സാമാന്യേന ഉറുമാമ്പഴഞ്ഞോട് , പൂളിയാരൽ. കുവളത്തിൻ വേർ, ഇവയ ടെ ബന്ധനശക്തി ശരീരമാകെ വ്യാപി ക്കമേങ്കിലും കടലുകളിലാണ് അത് അ ധികവും പ്രവർത്തിക്കും. അതുകൊണ്ട് അതിസാരത്തിൽ ഇവയുടെ ഫലം വളരെ അനുവേപ്പെടുന്നു. ഇതുപോലെ നാഗ ദന്തി, വാസ്കകം (വസ്തച്ചീര), ത്രികോൽ പ്പുക്കാന്ന മതലായവയുടെ ''സരത്വം'' സാവ്ശരീരമാകമെങ്കിലം കടലിലാണ് പ്രത്യേകമായി പ്രവർത്തിക്കുന്നത്. അതു കൊണ്ട്' അവ വയറിളക്കാൻ പ്രയോജന പ്പെടുന്നു. ദ്രവ്യനിഷ്ടങ്ങളായ ഗുണങ്ങരം വീര്യതേചന ശരീരം മഴവൻ വ്യാപിക്കക യം പ്രവർത്തിക്കുകയും ചെയ്യാതിരിക്കു ന്നില്ല. എങ്കിലും ചില പ്രത്യേക ശരീ രഭാഗങ്ങളിൽ പ്രത്യേകമായി പ്രവര്തി ക്ഷന്നുവെന്നു മാത്രം. മേൽപറഞ്ഞ ഉദാ ഹരണങ്ങളിൽ ക്രമത്തിൽ സ്ഥിരം സരം എന്നീ രണ്ട പ്രഖ്യാതവിപരീത ഗുണ ങ്ങാം കുടലിൽ പ്രത്യേകമായി പ്രവർത്തി

ക്കുന്നതു കാണാം. എന്നാൽ ചില സന്ദദ് ത്തിൽ ഈ പ്രത്യേക ധമ്മങ്ങരം വേർതി രിച്ചറിയാൻ ബുദ്ധിമട്ടണ്ട<sup>ം</sup>. തികട (ചക്ക°, മുളക°, തിപ്പലി) അതിസെഥൗ ല്യത്തെ കുറക്കും. അഗ്നിമാന്ദ്യം, ചുമ, ശ്രീപദം, നാസാശ്ശേഷ്യധരാകലാപാകം (പീനസം) ഇവയിലം നന്ന്. എന്നാൽ ഇവയിലേതിലാണ് പ്രത്യേകം ഫലപ്രദ മാകന്നത°? തവിഴാമ, ശോഫം, ഉദരം. രക്തക്ഷയം, അർശ ഇവയിലെല്ലാം പൊ തുവെ നന്ന്ം. (കഫവാരങ്ങളെ ക്ഷയി പ്പിക്കുകയും ചെയ്യം). എന്നാൽ ഇവയിൽ ഏതിലാണ് ഇതിന പ്രാമഖ്യം? ആട ലോടകം; ചുമ, രക്തപിത്തം, ഛർളി, ഏക്കം. മതലായി പലതിലം വളരെ നന്ന°. എന്നാൽ, ഇവയിൽ ഏതിലാണ° ഇതേററവും അധികം ഉപയോഗപ്പെട ന്നത°? ഇതുപോലെ തുളസി, കട്ടക്കം, ത്രിഫല, ദശമൂലം തുടങ്ങിയവക്ക° ഒക്കെ അസം ഖ്യേയ അളായ ഗുണധർമ്മങ്ങാം ഫലശ്രതിയിൽ കാണാം. ഇവയിൽ എതെങ്കിലും , ഒന്നു മതി ഇക്കാണായ രോഗ ങ്ങളെ ഒക്കെ ചികിത്സിക്കാൻ എന്ന<sup>ം</sup> തോന്നിപ്പോകം ഫലശ്രതി കണ്ടാൽ. ഇവയുടെ ആ വിപുലമായ ഇണധർമ്മ സാമ്രാജ്യത്തിൽനിന്ന് ഓരോന്നിന്റെയും വിശിഷ്ടകർമ്മം ഏങ്ങിനെ കണ്ടറിയും? ഇതിനായി ചില സാമാന്യതത്വങ്ങളി ല്ലെങ്കിൽ ഈ ഔഷധങ്ങളെ എങ്ങിനെ ഏറാവം നല്ല നിലയിൽ ഉപയോഗപ്പെ ട<u>ത്തം</u>. ഒരു ദ്രവ്യം അതിനെറെ ഫലശ്രതി യിൽ പറയുന്ന എല്ലാ രോഗങ്ങളിലും തെപോലെ, ഫലപ്രദമാകമെന്ന കത്ത ന്നത് ശരിയാകമോ?

ഇവിടെ ഒരു ചോദ്യം ഉത്ഭവിക്കാം. രോഗം എന്നവെച്ചാൽ ''ദോഷവൈഷമ്യ മാണ്'': ചികിത്സയുടെ ഉദ്ദേശം ''ദോഷ സാമ്യം'' വരുത്തലുമാണ്. അപ്പോടം ഓരോ ദ്രവ്യത്തിന്റേയം ദോഷസമീകര ണപരമായ ഗുണങ്ങളെ മാത്രം ആശ്രയി ച്ച് ചികിത്സിച്ചുകൂടെ? രോഗം ഏതെ ലാം ലക്ഷണങ്ങളിൽ കൂടെ പ്രകടമായിത ന്നാലും മൌലികമായ ദോഷസാമ്യം വന്നാൽ രോഗശമനമുണ്ടാവില്ലേ? ശരി യാണ°. പക്ഷേ ഇവിടെ പലതുമുണ്ട° ആലോചിക്കാൻ. ത്രിദോഷവൈഷമ്യ മാണ<sup>ം</sup> രോഗം എന്ന<sup>ം</sup> സാമാന്യമായി പറയാമെന്നത് ശരി. അതുകൊണ്ട് ഒരു പ്രത്യേക രോഗം (പ്രമേഹം, അർശസ്സ്). ഗ്രഹണി) ഇത്യാദി ഉണ്ടാകണമെങ്കിൽ ദോഷവൈഷമുവും ഒരു സവിശേഷത്രപ ത്തിൽ സംഭവിച്ചിരിക്കണം. ഈ പ്ര ത്യേകമായ ദോഷവൈഷമ്യത്തിന് ഒരു പ്രത്യേകതരം മതന്ന° വേണ്ടിവരുമെന്ന° പറയേണ്ടതില്ല. ശരീരത്തിൽ ഒരു ദോ ഷത്തിൻെറ സാവ്വത്രികമായ വൈഷമ്യം കൊണ്ട്" പല രോഗങ്ങളം ഉപദ്രവങ്ങളം ഉണ്ടാകാം എന്നത് ശരി. അവയുടെ യൊക്കെ ലക്ഷണങ്ങരം അന്യോന്യാശ്ര യികളം അതൃന്ത സാമാന്യങ്ങളം ആയി രിക്കുന്നേടത്തോളം പൊതുവെ ദോഷസാ മ്യം ഉണ്ടാകുന്ന ഔഷധമോ ഔഷധങ്ങളോ ഉപയോഗിച്ചാൽ മതി എന്നതും ശരി. കഫദ്ദപ്പുി ഉണ്ടാകകയും അതിൻെറ സാ മാന്യലക്ഷണങ്ങഠം...ചൂമ, എക്കം, അത ചി, ഛർദ്ദി, മാന്ദ്യം മുതലായവ—എല്ലാം പ്രത്യക്ഷപ്പെടുകയം ചെയ്യവെന്നിരിക്കട്ടെ; കഫദ്യൂിയെ പരിഫരിക്കാനുള്ള ഒരു സാമാന്യ ഔഷധം പ്രയോഗിച്ചാൽ ഈ ഉപദ്രവങ്ങളെല്ലാം ക്രമത്തിൽ തിരോഭവി ച്ച എന്നു വരും. ഒരേ ഔഷധം ശരീര ത്തിൽ പല ഭാഗത്തം പ്പെം പ്രവത്തിക്ക ന്നതിന് ഉദാഹരണമായി ഇതിനെ പരി ഗണിക്കാം. ഇതൊരു കാരണ ചികിത്സ യാണ്. പക്ഷേ, എപ്പോഴം ചികിത്സാ സൗകര്യത്തേയും മററും മൻനിറ്റത്തിയല്ല രോഗത്തിന്റെ വരവ". പ്രാദേശികമായി ട്ടെ കഫദേസ്വിയുള്ളവെങ്കിലോ? യുണ്ട്', ഏക്കമില്ല. അല്ലെങ്കിൽ മാന്ദ്യ മണ്ട്. ഏക്കമില്ല, ഏക്കമണ്ട് ചുമയില്ല. അഥവാ മാന്ദ്യമല്ലാതെ മററ മേല്പറഞ്ഞ ഉപദ്രവങ്ങളൊന്നുമില്ല. ഇങ്ങിനെയൊ കെ വരാമല്ലോ. അപ്പോരം ഒരു സാമാ ന്യ കഫശമന ഭാഷധം മാത്രം പ്രയോഗി ച്ചാൽ രോഗഗ്രസ്സമായ സ്ഥലത്ത ദോഷ വൈഷമ്യം നീങ്ങമെങ്കിലും മററ്റു ഭാഗങ്ങ ളിൽ സ്വസ്ഥാവസ്ഥയിൽ വർത്തിക്കുന്ന കഫാംഗത്തിന്റെ ക്ഷയം കൂടി സംഭവി യ്ക്കില്ലെ? അത" മറൊരു അസ്വാസ്ഥ്യ

ത്തെ ഷണിച്ചവരത്തലല്ലേ? ഇങ്ങിന ത്തെ സന്ദർഭങ്ങളിലാണ്, ഒരു പ്രത്യേക ഭാഗത്ത് പ്രത്യേക കർമ്മം ചെയ്യുന്ന ഔഷ ധങ്ങരം തിരഞ്ഞെടുത്ത് ഉപയോഗിക്കേ ണ്ടിവരുന്നത്.

പ്രത്യേക ഭാഗങ്ങളിൽ പ്രത്യേക കമ്മം നടത്തുന്ന ദ്രവ്യങ്ങാം വേണമെന്നതു പോലെത്തന്നെ, പ്രത്യേക രോഗങ്ങളിൽ കമ്മങ്ങൾ നടത്തുന്നവയും പ്രത്യേക വേണം. ഒരു രോഗത്തിന്ന അനേകലക്ഷ ണങ്ങറം ഉണ്ടാകാം. ഒരിക്കൽ രോഗദാ കന്ന ഒന്ന° മറെറാത സന്ദർഭത്തിൽ കേവ ലം ലക്ഷണമാണെന്നു വരും. ത്തെ ലക്ഷണങ്ങളിൽ ഒന്നതന്നെ ചില പ്പോരം ക്രമത്തിൽ രോഗത്രപം കൈക്കൊ ണ്ടുവെന്നു വരും. പനിയാണ് രോഗമെ ന്നിരിക്കട്ടെ; അതിസാരം, വയറുവേദന, ചൂട്ടനീറൽ തേലായ ഉപദ്രവങ്ങരം ഉണ്ടെ ന്നം കന്മതുക; മറൊന്ത ഗുണങ്ങളണ്ടായാ ലം പനിക്കൂടി പററുന്നതെ ഔഷധ മാണ" ഇവിടെ പ്രയോഗിക്കേടുത". അല്ലെങ്കിൽ വല്ല ഉപദ്രവത്തിന്നും ഒരു താൽക്കാലിക ശാന്തി കിട്ടിയെന്നേവരു. ചിലപ്പോരം അതിസാരമായിരിക്കം രോ ഗം. പനി മുതലായവ അതിന്റെ ഉപ ഇവിടെ മേൻപറഞ്ഞ കേ സിൽ കൊടുത്ത മരുന്തതന്നെ ഏതെല്ലാം ഉപദ്രവങ്ങാക്ക് അതിൽ ശമനം കിട്ടി എന്ന മാത്രം നോക്കി പ്രയോഗിച്ചാൽ അതിസാരത്തിന അത്ര ഫലിക്കയില്ല. പ്രത്യേകിച്ചം ഫലം ചെയ്യന്ന മരുന്നതന്നെ വേണം. ഇതൊക്കെ നമ്മുടെ ആചാര്യ ന്മാർ നല്ലപോലെ അറിഞ്ഞിരുന്നു. അതു കൊണ്ടുതന്നെയാണ<sup>ം</sup> ഒരേ മത്രണിന്നു തന്നെ പല രോഗങ്ങളിലും ഫലം പറയു ന്നുണ്ടെങ്കിലും വ്യത്യസ്സ രോഗങ്ങഠംക്കായി നിരവധി യോഗങ്ങളം ഒററമരുന്നകളം, ''അഗ്രൌഷധ''ങ്ങളമെല്ലാം നിർദ്ദേശി ഒരേ രോഗത്തിൽ ചിട്ടള്ളതം. ചില പ്രത്യേക ദേഹപ്രകൃതികതസരി ച്ചം പ്രത്യേക ഘട്ടങ്ങളിലായം ഉപയോ ഗിക്കുവാൻ പ്രത്യേക ധർമ്മങ്ങാം ഉള്ള മത ന്തകാം പറയുന്നില്ലേ? ചില സാമാന്യ അടിസ്ഥാനപ്പെട്ടത്തിയ തത്താങ്ങളെ

ല്ലാതെ എങ്ങിനെയാണ° ഇവയൊക്കെ അവർ കണ്ടറിഞ്ഞൗ°?

അപ്പോരം ദ്രവ്യങ്ങളുടെ വിശിഷ്ട കർമ്മങ്ങര (പ്രഭാവങ്ങരം) കണ്ടറിയാനുള്ള ചില സാമാന്യത്തവങ്ങരം ആചാര്യന്മാർ കാറിവുണ്ടായിരുന്നുവേണം വിചാ രിക്കാൻ. പിന്നെ എന്തിനാണ് ''അമീ മാംസ്യാന്യ ചിന്ത്യാനി'' 'പ്രഭാവോഗ് ചിന്ത്യ'' എന്നൊക്കെ സൃശ്ശതൻ പറ ഞാത്'? ഞാൻ ആദ്യം പറഞ്ഞപോലെ ലാഘവബ്യയിയോടെ കൈകാര്യംചെയ്യ പോകരുതെന്ന് ഒരു താക്കീത്ര മാത്രമാ

## എന്താണ് വഴി?

രസം, വീര്യം, വിപാകം എന്നിവ ഇന്നിന്നവയാണെന്നു പറയാൻ ഉള്ളപോ ലെ. ഓരോ ദ്രവ്യത്തിന്റെയും വിശിഷ്ട ധർമ്മങ്ങരം അറിയാനും വല്ല സാമാന്യ നിയമവം ഉണ്ടോ? രസം, വീരും, വി പാകം മതലായവയെ ചിന്തിച്ചോ, ആധു ശാസ്ത്രത്തിൻെ വെളിച്ചത്തിൽ ആധുനിക രീതിയിലോ, ഒരു ദ്രവ്യത്തെ അപഗ്രഥിച്ച" അതിലെ മൌലികഘടക ങ്ങടം ഏവയെല്ലാം എത്രയെല്ലാം എന്നൊ ക്കെ അറിയുന്നതുകൊണ്ട്, (BIO) ത്തിൻെ ചില സാമാന്യ ധർമ്മങ്ങളെ മാത്രമെ അറിയാനൊക്കും ധർമ്മം ദ്രവ്യത്തിൻെ പ്രാകൃതാവസ്ഥ യിൽ (സംഘടിതാവസ്ഥയിൽ) മാത്രമെ ഉണ്ടാകകയുള്ള. ദ്രവ്യത്തെ വിഘടനം ചെയ്യുമ്പോരം, ആ വിശിഷ്യൾമ്മം തി രോഭവിക്കുന്നു. മറെറാത നിലയിൽ പറ ഞ്ഞാൽ, വ്യത്യസ്സ ഘടകപദാർത്ഥങ്ങളുടെ ത്രപധർമ്മങ്ങഠം സംയോഗത്തിൽ മാറി പ്പോകം. ഇത് എളപ്പം മനസ്സിലാക്കാം. ഞെജിദ ദ്രവ്യങ്ങളുടെ വളർച്ചയെ ഒന്ന ശ്രദ്ധിച്ചനോക്കിയാൻമതി. ഒരു പ്രത്യേക സ്ഥലത്ത<sup>്</sup> പടമുളയായണ്ടാകുന്ന പലതരം ചെടികളെ നോക്കു, എല്ലാററിന്നും ഒരേ തോതിൽ സൂര്യരശൂിയം കാറവം കിട്ടന്ത. ധാതുലവണങ്ങളം മററ Co.Controller ങ്ങളം വെള്ളവം ആ മണ്ണിൽനിന്തതന്നെ

യാണ° അവയ്ക്കെല്ലാം കിട്ടന്നത°. എന്നാൽ മളച്ഛതെല്ലാം ഒരുപോലെയാണോ? പല വ്യത്യാസങ്ങളം കാണന്ത......അനഭി ഗമുങ്ങളായ വൃത്യാസങ്ങഠം, ഒന്നിന് ഇലകളാണ് അധികം തഴച്ചവളരുന്നത്. മറെറാന്ന<sup>ം</sup> സാശക്തി അധികവും ചിലവ ഴിക്കുന്നത് നിറച്ച് പൂക്കരം വിടർത്തുവാ നാണ°; മൂന്നാമതൊന്നിന° ധാരാളം ഫല ങ്ങളാണ° ഉള്ളതെങ്കിൽ നാലാമത്തേതിന° പ്രധാനമായുള്ളത<sup>ം</sup> തൊലിക്കട്ടിയാണ<sup>ം</sup>. ''നല്ല തണ്ടും തടിയും'' ഉള്ളതാണ് ഇനി യൊന്ന്. ഇലയിലും തണ്ടിലും വാലുണ്ട് ചിലതിന്; തൊട്ടാൽ പൊള്ളന്ന തരം നീരാണ് മററു ചിലവയ്ക്ക്; ഒന്നു പടരുന്നു, മറെറാന്ന° കുമ്പെടുത്ത വളരുന്നു; ചിലതി ന" ധാരാളം ചെറിയ ചെറിയ പൂക്കാം; ചിലതിന് അവിടവിടെ വലിയതരം പൂക്കാം; കട്ടിക്ഷനുള്ളവ; കനത്ത പുറം തോട്ടള്ളവ; തോട് തീരെ ഇല്ലാത്തവ.... ഇത്രയം വൈവിദ്ധ്യം കണ്ടകൊണ്ടിരിക്കു മ്പോഠം ഘടകങ്ങളെ മാത്രം ആസ്റ്റദിച്ച<sup>ം</sup> എങ്ങിനെയാണ" ദ്രവ്യത്തിന്റെ വിശിഷ്ട കർമ്മം നിർണ്ണയിക്കേ?

ഒരു സംഗതി ഏതായാലം എട<u>ുത്ത</u> പറയാൻ തോന്നുന്നു. പ്രത്യക്ഷ പ്രമാണ ങ്ങളില്ലാത്ത ഒന്നും സത്യമാവില്ല എന്ന തീർത്തുപറയുന്നത് അത്ര ശരിയാവില്ല. ചിലപ്പോഠം ചില സത്യങ്ങളെ ഒരതിർ ത്തിയപ്പറം അനമാനിക്കാനേ കഴിയു. ആനമാനികമാണെന്നതുകൊണ്ട മാത്രം ഒന്നു് അവിശ്ചാസമാവില്ല. സംയക്താ വസ്ഥയിൽ ദ്രവ്യത്തിനുള്ള വിശിഷ ധർമമം അത്യന്ത സൂക്ഷൂമാണ് . അതുകൊ ണ്ട് അത് ഏറെക്ക്കാ ആന്മാനികമാ അത് അപഗ്രഥനം വാനേ തരമുള്ള. കൊണ്ട് പ്രത്യക്ഷമാക്കാനുള്ള ശ്രമം പ്രകൃ തി നിയമങ്ങരംക്കുതന്നെ വിരോധമാണ് . ശരീരത്തിൻെ കാര്യത്തിലും ഇതുതന്നെ യാണ് നില. അനവധി ഘടകാംശങ്ങ ളടെ സവിശേഷവം അത്യത്തകരവമായ ഒരു സംയോഗത്തിന്റെ ഫലമാണ് ഈ ശരീരം. വിവിധ ഘടകങ്ങളടെ സവി ശേഷമായ ഒരു സംയക്തഭാവത്തിൽ മാ ത്രമെ അത് സചേതനമാകന്നുള്ള. ശരീ

രത്തിന്റെ എല്ലാ ഭാഗത്തിനും തമ്മിൽ ഘടനാപരമായി അതൃന്ത സാമ്യം കാണ മെങ്കിലും, വൈചിത്ര്യവും അലാലം ഉണ്ടായിരിക്കും. രൂപധർമ്മങ്ങളിൽ അവ ക്കുള്ള ചെറിയ വ്യത്യാസങ്ങഠംക്കൊക്കെ കാരണമിതാണ°. അതാതു ഭാഗങ്ങളടെ ഘടനക്ക" സമാനമായ ഘടനയോട്ടകൂടിയ ദ്രവ്യങ്ങ**ം ശരീരത്തിന**് ഉപലദിച്ചാൽ അവ അതാതു ഭാഗങ്ങളിൽ വിശേഷേണ പ്രവർത്തിക്കുമെന്ന° അനമാനിക്കാം. ഇ ങ്ങിനെ ഒരു ദ്രവ്യം, മററ്റ ശരീരഭാഗങ്ങളി ലെല്ലാം സാമാന്യമായം ഒരു പ്രത്യേക ഭാഗത്ത കൂടുതലായും പ്രവർത്തിക്കുന്ന തിനെയാണ് നാം വിശിഷ്ടധർമ്മമായി അറിയന്നത് എന്ന് സൂക്ഷമായി ചിന്തി ക്കുമ്പോടം അറിയാം. വിവിധ ശരീര ഭാഗങ്ങാഗങ ബാംധിലോകത്ത്വലുള്ള വിവിധ രൂപ്യങ്ങരംക്കും രൂപധർമ്മങ്ങളി ലുള്ള ഈ സമാനത്വം കണ്യപിടിക്കുന്നതി ലാണ" വീശിഷ്ടകർമ്മം അഥവാ പ്രഭാവം അറിയാനുള്ള ഉപായം കിടക്കുന്നത്.

ഇതൊരു പതിയ കണ്ടപിടത്തമൊന്നു ''വ്വദ്ധിഃ സമാനെഃ സവ്വേഷാം വിപരീതൈ വീപര്യയഃ ' ' എന്ന സൃത്രവാ ക്യത്തിൽ ഈ തത്താം ഒളിച്ചിരിപ്പണ്ട്. ശരീരത്തിലെ ഭാഗത്തിന്റെയും ഏത സമാനഘടനയുള്ള ദ്രവ്യങ്ങളെ ഘടന ക്കൊണ്ട വർദ്ധിക്കം; വിപരീതങ്ങളെ , , ധശുന്ദാ ധശുന് ക്കൊണ്ടു ക്ഷയിക്കും. ഭാവാനാം സാമാന്യം വ്വദ്ധികാരണം'' എന്നും ''സാമാന്യമേകത്വ ഹരംവിശേ ഷസ്ല വൃഥ ൿതാകൃത'' എന്നും പറഞ്ഞതി നൊക്കെ അർത്ഥം ഇതുതന്നെ. ശരീരഭാ ഗങ്ങഠംക്കും ഇങ്ങിനെ സമാനത്വമുണ്ട്. ഈ സമാനത്വമാണം ദ്രവ്യത്തിന്റെ വി ശിഷ്യധർമ്മം അഥവാ പ്രഭാവം നിർണ്ണയി ക്കുന്നത<sup>െ</sup>. ഈ നിഗമനം ശാസ്ത്രസമ്മത മാണോ? നോക്കാം.

''ബുദ്ധിസ്സമാനെഃ സർവ്വേഷാം '' എന്ന നിയമത്തിന് ''മാംസം മാംസേന വർദ്ധതെ'' തുടങ്ങിയ ഉദാഹരണങ്ങ ളാണ് കൊടുത്തിരിക്കുന്നത്'. മാംസം പോലെ മാംസധാതു വർദ്ധിക്കാൻ പററി യതായി മറെറാന്നുമില്ല. മാംസം തിന്നു ബ്ലംഹണമാണ്. കാരണം ശരീരധാത്ര ജീവിക്കുന്ന ജീവികളടെ മാംസമാണെ ങ്കിൽ പ്രത്യേകിച്ചം.

''നഹി മാംസ സമം കിഞ്ചി– ദന്യദ്ദേഹ ബൃഹത്വക്ത<sup>ം</sup> മാംസാദ മാംസം മാംസേന സംഭ്രതത്വാദ് വിശേഷതഃ ' '

മാംസത്തിന മററു ധർമ്മങ്ങളണ്ട്. മാംസ വർഗ്ഗത്തിൽതന്നെ ആട്ടിൻമാംസം കൂടുതൽ ശരീരത്തിൽ സാർവ്വത്രികമായി പ്രവർ

ക്കളമായി അതിന് കൂടതൽ സാമ്യമുണ്ട്.

''നാതിശിതം ഗ്രത്സിഡം മാംസമാജമ ദോഷളം ശരീര ധാത്ര സാമാന്യാ— **ദന ദിഷ്യന്ദി ബ്ബംഹണം'** '

മാംസത്തിൻെ സാമാന്യ ഗുണങ്ങളാണ<sup>ം</sup> ഗതതാവം സ്വിധാതയം. ഈ ഗുണങ്ങഠം

## പുവ്വാംകുറുന്തലയുടെ (പഭാവം

(സഹദേവീ--Vernonia cinerea Less.)

സ്വാമി ഹരിശരണാനന്ദരൻറ ''ത്രിദോഷ മീമാംസ'' എന്ന പ്രസിദ്ധ പുസ്തകത്തിൽ പ്രഭാവത്തെ വിശദീകരിക്കവാൻ ഉദാഹരിക്കുന്നത<sup>െ</sup> 'സഹദദവി'യുടെ പ്രശസ്തിയെയാണ്'.

''ജ്വരം ഹന്തി ശിരോ ബദ്ധാ സഹദേവീ ജടാ യഥാ''

എന്ന വാക്യം ഉധേരിക്കുന്നു. ശീതജ്യരാപഹരണത്തിന്ന് പൂവ്വാംകുന്തല തലയിൽ കെട്ടി യാൽ മതി. അകത്തേക്കു കഴിക്കേണ്ടത്തുകൂടി ഇല്ല. ഇതുപോലെ പല അപ്പധങ്ങളും ഉണ്ട് . അവ എങ്ങിനെ പ്രവർത്തിക്കുന്നുവെന്ന് കൃത്യമായി വിവരിക്കാനരിഞ്ഞുകൂടാ, എന്നാൽ ഫലം പ്രത്യക്ഷമാണതാനും. ഈ യുക്തിവിചാരം തുടന്തകൊണ്ട്, പണ്ടകാലത്ത് ഇല്ലാതി രുന്ന പല പരീക്ഷണവഴികളം ഇന്ത്യതുകൊണ്ട്, ഇത്തരത്തിലുള്ള പല ഔഷധങ്ങളുടേയും വിശിഷ്ട കമ്മസിദ്ധിയുടെ രഹസ്യം ക്രമേണ വെളിപ്പെടുത്താവുന്നതേയുള്ളവെന്നും 'ചൂട്ടി ക്കാട്ടന്നു.

ഇന്ന° അനേകം രോഗങ്ങരംകം" വൈദ്യതികൊണ്ട" ചികിസേയുണ്ടല്ലോ. ടൈവീ വൈദൃതി ചരവും അചരവമായി ജീവനള്ളവയിലെല്ലാമുണ്ട്. ചെടികളിൽ ഇതിൻറ ആസ്ലിക്യം സാവ്വത്രികമായി അംഗീകരിച്ചിട്ടുള്ളതാണ്. ഈ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഗവേ ഷണം നടത്തിയാൽ ഇത്തരം പല ഔഷധങ്ങളുടേയും അചിന്ത്യപ്രഭാവത്തിന്റെ കാരണം പ്രത്യക്ഷംതന്നെയാകമെന്നും സമര്ത്ഥിക്കുന്നു.

ഇൻഡോനേഷ്യയിലെ 'സുബോയ'യിൽ അയർലംഗ യൂണിവേഴ്സിററിയിൽ വെച്ച" 1984 സപ്പമാർ 2-ന" നടന്ന "IASTAM" സമ്മേളനത്തിൽ, പ്രസ്തര മൂണിവേ ഴ്സിററിയിലെ മുന്ന പ്രൊഫസർമാർ (Imam Herry Sunoto and Noor Chollies, Faculty of Pharmacy and Subagio Rochnmathi, Faculty of Medicine) ചേർന്ന് അവതരിപ്പിച്ച പേപ്പർ '' 'വെർണോണിയ ഗ്രൂ ക്കോസൈഡ'''ന° കാൻസർ ബാധിത ചണ്ടെലികളടെ യക്ടത്തിലും വൃക്കകളിലും ഉള്ള സ്ഥാധ്ന്'മെന്നതായിരുന്നു വിഷയം. അതിൽ പുവ്വാം കുറതല (Vernonia cinerea Less.) ഇന്തോനേഷ്യയിൽ കാൻസറിന ചികിത്സക്കള്ള ഒരു പരമ്പരാഗത ഔഷധമാണെന്ന പറയുന്നു. ഇതിൽനിന്നു Vergonia glucoside വേർതിരി ച്ചെടുത്ത**്, ശ്രൂദ്ധത സ്ഥിരീകരിച്ച<sup>്</sup> കത്തിവെപ്പ വഴി** എലികളിലെ കാൻസർ വളർച്ച തടയാൻ കഴിഞ്ഞു. എലികളടെ കാര്യത്തിൽ Benzo (യ) Pyrene അധഭതപക് സൂചി വേധനം വഴി കടത്തിവിട്ട് കാൻസർ ടിഷ്യകഠം നൃഷ്ടിച്ച് പ്രസ്തത ഗ്രൂ ക്കോസൈഡ് കൊണ്ട് ചികിത്സിച്ച് ടേദമാക്കി പരിശോധിച്ചപ്പോരം അവയടെ യക്കാതും, വൃക്കകളം സാധാരണ എലികളടേതിൽനിന്നും ഒട്ടം വ്യത്യസ്സ്മ്ലോത്ത അവസ്ഥയിലെത്തിയതായി കണ്ടു. പിന്നീട് അനു പരീക്ഷണങ്ങാംകൊണ്ടും ഈ തീരമാനം സ്ഥിരീകരിക്കറ്റുട്ടു.

ത്തിക്കേയം ചെയ്യം. എന്നാൽ മാംസ ധാതു ഇവിടെ വർദ്ധിപ്പിക്കുകയന്ന ഒരു വിശിഷ്ടകർമ്മം (പ്രഭാവം) അതിരുണ്ട്. കാരണമോ? സമാനത്വംതന്നെ. ''വ്രണ വിജ്ഞാന പ്രതിഷേധ''ത്തിൽ ശുഷ്യവം മാംസശോഷം വന്നതുമായ വ്രണത്തിൽ മാംസാദ മാംസം വിധിച്ചിട്ടണുല്ലോ.

''ശുഷാല്പമാംസെ ഗംഭീരെ വ്രണേ

അഭ്യാന്മാംസാദമാംസാനി വിധിനോപഹിതാനി ച മാംസം മാംസാദമാംസേന വർദ്ധതെ ശുദ്ധ ചേതസഃ

ഇതുപോലെ നക്തം, കണക്കിലേറെ നഷ്യ പ്പെട്ട് വ്യാപത്തു നേരിടുമ്പോരം, പെട്ട ന്നതു വർദ്ധിപ്പിക്കുവാൻ ജീവരക്തം വളരെ ഉപകരിക്കുന്നു. വിരേചനാദി യോഗംകൊണ്ട് രക്തം വന്ന് ജീവരക്ത ത്തിന നഷ്ടം വന്നാൽ, മാൻ, പശ്രം, എത്മ, ആട് എന്നിവയുടെ രക്തം കടി ക്കവാൻ വിധിക്കുന്നുടെല്ലോ.

> ''ളഗഗോ മഹിഷാജാനാം സദ്യസ്സം ജീവതാമസക് പിബേജജീവാഭിസന്ധാനം ജീവം തദ്ധ്യാശ്രഗച്ഛതി.''

''ബ്ലഡ് ടാൻസ്ഫൃഷൻ'' ഇന്നത്തെ മട്ടിൽ അന്ന നടപ്പണ്ടായിരുന്നുവോയെന്ന് അറിയില്ലെങ്കിലും ജീവരക്തം പാനം ചെയ്യിക്കേയെങ്കിലും വേണ്ട ചില സന്ദർഭങ്ങരം അന്തം അജ്ഞാതമായിത ന്നില്ലായെന്ന് ഇത്രകൊണ്ട് മനസ്സി ലാക്കാം, സമാനത്വംതന്നെയാണ് ഇവി ടെയം നിർണ്ണായകം.

ജംഗമം (Animal Kingdom), പാർ തമിവം (Mineral Kingdom) ഔജിദം (Vegetable Kingdom) എന്നിങ്ങനെ മുന്ന പ്രകാരത്തിലാണല്ലോ ദ്രവ്യങ്ങരം ഇവ യിൽ ജംഗമങ്ങളായ മാംസരക്താദികളിൽ നിന്ന് ശരീരധാതു സാമ്യം ഉള്ളവയെ കണ്ടെടുക്കാൻ കടതൽ എളപ്പമുണ്ട് . ഔത്ഭിദങ്ങളിൽനിന്നം പാർത്ഥിവങ്ങളിൽ നിന്നും സമാനങ്ങളെ കണ്ടെത്താനമുണ്ട<sup>o</sup> ചില മാർഗ്ഗങ്ങഠം. പാർത്ഥിവങ്ങളിൽ നിന്ന<sup>ം</sup> സമാനങ്ങളെ കണ്ടെത്തുന്നത<sup>ം</sup> കറെയേറെ ശ്രമാവഹമാണ് എന്നു മാത്രം. ഏതായാലും, ആ പ്രകരണത്തിലേക്ക് ഇപ്പോഠം കടക്കുന്നില്ല, അത് മറെറാരി ആവാം. ശരീരത്തിനാകെയം ക്കൻ വിവിധ ശരീരഭാവങ്ങരംക്കും ലോകത്തിലെ വിവിധ ദ്രവ്യങ്ങളമായുള്ള നാനാമുഖമായ സമാനത്വം കണ്ടെടുക്കുക യാവണം ഒരു ദ്രവ്യത്തിന്റെ വിശിഷ്ട കർമ്മം (പ്രഭാവം). അറിയാനുള്ള ആനമാ നികമായ മാർഗ്ഗം എന്നം ''വൃദ്ധി സ്റ്റമാ നൈ: സർവ്വേഷാം'' എന്ന സുത്രവാക്യ ശകലം ഈ നിഗമനത്തിലേക്കുള്ള ഒരു സുചിപ്പിക്കവാ ചൂണ്ടപലകയാണെന്നും നേ ഈ ലേഖനംകൊണ്ട° ഉദ്ദേശിച്ചിട്ടള്ള.

## അചലവാതം –ഒരു ചികിത്സാനുഭവം

## ജെ. വി. തച്ചിൽ

1974 ഒകോബർ 13-ന് 22 വയസ്സ് പ്രായമുള്ള കോളേജ് വിദ്യാർത്ഥിനിയായ ഒരു യുവതിയം അവളടെ വ്യദ്ധയായ മാ താവം എൻെറ അട്ടത്തു വരികയുണ്ടായി. ആ അമ്മ വളരെ സങ്കടത്തോടുകൂടി മകള ടെ രോഗവിവരങ്ങാം എന്നെ ധരിപ്പിച്ചു.

## രോഗവിവരം

എതാണ്ട് ഒരു മാസത്തിലധികമാ യി യുവതിയ്ക്ക് ഇടയ്ക്കിടക്ക് ശക്തിയായ തലവേദനയും, പിടലികഴപ്പം ഉണ്ടാക കയ്യം അതിനെത്രടർന്ന<sup>ം</sup> മോഹാലസ്യ പ്പെട്ട് വീഴകയം ചെയ്യുന്നു. എപ്പോഴം അസ്വസ്ഥത, അകാരണമായ ഭയം തോ ന്നുക, വല്ലാത്ത സങ്കടം, അതിയായ ക്ഷീ ണം തുടങ്ങിയ വിഷമതകളം മിട്ടക്കിയായിരുന്ന കട്ടിക്ക കാസ്സിൽ പാനകാര്യങ്ങളിൽ താല്പര്യം കറഞ്ഞു. ഒരു കാര്യത്തിലും ഏകാഗ്രതയില്ല. ഇങ്ങ നെ ആകെ നിരാശയായ അവഠം മരണ ത്തെകറിച്ച° ചിന്തിച്ചതുടങ്ങിയിരിയ്ക്കുന്നു. ഇത്രയം കാര്യങ്ങഠം പറഞ്ഞിട്ട് അമ്മയം മകളം പൊട്ടിക്കരയുകയായിരുന്നു.

ടൈഷജ്യരതാവലിയിലെ 'അചല വാതാധികാര'ത്തിലെ വരികളാണ' എൻെ മനസ്സിൽ ഓടിയെത്തിയത്. അതിൽ വിവരിച്ചിട്ടള്ള ലക്ഷണങ്ങളെ ല്ലാംതന്നെ മേല്പറഞ്ഞ വിശദീകരണങ്ങള മായി യോജിക്കന്നുണ്ടെന്ന' ബോദ്ധ്യം വന്നു.

അചലവാതാധികാരത്തിൽ വിധിച്ചി ട്ടള്ള ചികിത്സാക്രമം അടിസ്ഥാനമാക്കി മരുന്നുകുടെ നിശ്ചയിച്ചതിനുശേഷം തല്ലാ ലം ഒരാഴ്ചക്കാലം എൻെറ നേരിട്ടുള്ള മേൽ ലഭിക്കുന്നതിന്നുള്ള സൌകര്യ ത്തിൽ രോഗിയെ താമസിപ്പിച്ച് ചി കിത്സ തുടങ്ങി ഒരാഴ്ച കഴിഞ്ഞു. ലസ്യമോ, വീഴ്ചയോ ആവർത്തിച്ചില്ല. മററു വിഷമതകാംക്കും കാര്യമായ കറവ ണ്ടായി. രോഗിയെ സ്വന്തം വീട്ടിലേക്ക് പറഞ്ഞയയ്ക്കുത്തക്ക ആശ്ചാസം കണ്ടതായി തോന്നി. രണ്ടാഴുകടി മേൽ നിശ്ചയിച്ച മരുന്നുകഠംതന്നെ തുടരുവാൻ നിർദ്ദേശിച്ച പറഞ്ഞയച്ച. രണ്ടാഴ്ച കഴിഞ്ഞ° വീണ്ടം വന്നപ്പോരം യവതി പ്രസന്നവദനയായി രുന്നു. മുഖത്തെ വിഹാലഭാവം നിശ്ശേഷം മാറിയിരുന്നു. മാവപദ്രവങ്ങരം പിന്നീടാവർത്തിച്ചില്ല എന്ന പറയകയ ണ്ടായി. മാനസികനിലവാരം മിക്കവാ **റം പുനഃസ്ഥാപിച്ച ലക്ഷണങ്ങളം**, കാ ണാമായിരുന്നു. മൂൻ ചികിത്സകരം കറേ നാഠം കൂടി തുടരുന്നതിന്നും വിശേഷാൽ 'വിദാര്യാദി നെയ്യം' കൂടി സേവിയ്യണ മെന്നും ഉപദേശിച്ച<sup>ം</sup> പറഞ്ഞയച്ചു. സ്സിൽ മടങ്ങാതെ പോകണമെന്നും ഉത്സാ ഹിച്ച° പഠിക്കണമെന്നും കൂടി പ്രത്യേകം നിർദ്ദേശിയ്ക്കുക്കായി.

അതിനശേഷം ടി യവതി വിദ്യാഭ്യാ സം വിജയകരമായി പൂർത്തിയാക്കി ഒരു ഉയർന്ന ഉദ്യോഗസ്ഥയായി. ഇന്ന് അവഠം വിവാഹിതയും മുന്ന് കട്ടികളുടെ അമ്മയമാണ്. കട്ടികഠം മുവരും ആരോ ഗ്യവാന്മാരാണ്. നാളിതുവരെ മൻവി വരിച്ച വിഷമതകളൊന്നും തന്നെ ആവർ ത്തിച്ചിട്ടില്ലെന്നുള്ള കാര്യം പ്രത്യേകം പ്രസ്താവ്യമാണ്.

## ചികിത്സ

''രോഗിണസ്ത യഥാചിത്തം പ്രസന്നമവതിഷതേ! സവ്ഥാ തദ്വേധാതവും തദ്ധിമഖും ചികിത്സിതം''പ്ര

എന്നാണ് ആചാര്യൻ പ്രാരംഭമായി ഉപ ദേശിച്ചിരിക്കുന്നത്.

ഇത്തരുണത്തിൽ അമ്മയേയം മകളേ യം വിശദമായി ചോദ്യം ചെയ്യതിൽ നിന്ന് ചില സപ്രധാന വസ്തുതകരം മനസ്സിലാക്കുവാൻ സാധിച്ചു. ആ വസ്തതകരം രോഗചികിത്സക്ക് മാഗ്ഗ ദർശകമായിരുന്നു. യുവതി സഭാ സമയ വും നിരാശാഭരിതയാകുന്നതിന്നും, ചിന്താ കലയാകുന്നതിന്നും ഉപോൽബലകങ്ങ ളായ ചില കാരണങ്ങരം അവരുടെ വാക്കു കളിൽ നിന്നതന്നെ പ്രകടമായി.

ചെറുപ്പത്തിലെ തന്നെ കട്ടിയുടെ ഭാവിജീവിതത്തെ സംബന്ധിച്ച° ചില അഭിപ്രായങ്ങരം പ്രായമായവർ തമാശത്ര പത്തിൽ പറയകയുണ്ടായി. എന്നാൽ കുട്ടി അതെല്ലാം കാര്യമായി തന്നെ കണ ക്കിലെടുക്കുകയും ആ അഭിപ്രായങ്ങറം മനസ്സിൽ ആഴത്തിൽ പതിയുകയും ചെയ്തു. മനസ്സിൽ പതിഞ്ഞ ആ അഭിപ്രായങ്ങഠം തൻെ ഭാവിജീവിതത്തിൽ യാഥാർത്ഥ്യ ങ്ങളായി തീരുമെന്ന ഒരു തെററായ ധാര ണ അവളുടെ ഉള്ളിൽ വേത്രന്നിയിരുന്നു. പ്രായപൂത്തിയാകത്തോറും അവഠം മൻ തീ തമാനങ്ങളെപ്പററി പലപ്പോഴം ചിന്തി ക്കാറ്റണ്ടായിരുന്നു. ഈ വക ചിന്തകയ ൂലം അവഠം സായം ഒററപ്പെടുകയായിരു ന്നു. അവളടെ ധൈര്യക്കുറവും, ദർബല

മായ മനസ്സം അഭ്യന്തരമായി ഒരു സംഘ ഷാവസ്ഥ സൃഷ്യിക്കുകയാൽ ക്രമേണ അവരംക്ക് ഉണ്ടം, ഉറക്കവം ഇല്ലാതായി. അന്നപാനാദികളുടെ കുറവ് ക്ഷീണം വർ ദ്ധിപ്പിക്കുന്തിന്ന് കാരണമായി. ക്രമേ ണ മാറാത്ത തലവേദനയം യോശങ്കകളം കൂടപ്പിറപ്പുകളായി. മാറുള്ളവരുടെ ശ്രദ്ധേ യിൽ പെട്ടപ്പോഴേയ്ക്കം രോഗം വളരെ പു രോഗമിച്ചിരുന്നു. തൻെറ ഉള്ളിൽ വി ങ്ങിനിന്നിരുന്ന സംഗതികരം ആരോടെ ക്രിലും തുറന്തപറയാൻ മാത്രം ധൈര്യം അവരംക്കുന്ടായിരുന്നെങ്കിൽ ഒരു പക്ഷെ ഈ വിപത്ത് കൂടാതെ കഴിക്കാമായി രുന്നു.

ഇത്രയം കാര്യങ്ങടം അറിഞ്ഞതിൽ നിന്ന° അവഠംക്ക° ധൈര്യവും സന്തോഷ വം ഉണ്ടാക്കേണ്ടതാണ<sup>ം</sup> പ്രഥമവം പ്രധാ നവുമായ ചികിത്സ എന്ന° എനിക്ക അതനസരിച്ച അമ്മയുടെ തോന്നി. സാന്നിദ്ധ്യത്തിൽ തന്നെ ഈ കാര്യങ്ങളെ പ്പററി വിശദമായി ചർച്ചചെയ്യകയം, ഭാവിജീവിതം കരുപിടിപ്പിക്കുന്നതിന്ത ള്ള തീരുമാനങ്ങഠം എടുക്കുന്നതിന്നുള്ള അ വകാശം അവരംക്ക് മാത്രമുള്ളതാണെന്നും തൻേറടത്തോടുകൂടി തൻെറ മൻതീരുമാന ത്തെ ഭേദഗതി വരുത്തുന്നതിൽ യാതൊര പാകതയുമില്ലെന്നും ഉള്ള ഉപദേശം ഒരു പരിധിവരെ വിജയിക്കകയുണ്ടായി. വിദ്യാസമ്പന്നയം കാര്യങ്ങാം മനസ്സിലാ ക്കുന്നതിന്നുള്ള വിവേചനശക്തിയും ഉണ്ടാ യിരുന്നതുകൊണ്ടും, സ്വന്തം അമ്മയുടെ അഭിപ്രായവം ഉറപ്പം ഉണ്ടായതുകൊണ്ടും പ്രശുപരിഹാരം ലഘ്വായി തീർന്തു. അ ങ്ങനെ കാതലായ പ്രശ്നം മനസ്സിലാക്കുക യം അതിനള്ള പരിഹാരം നിർദ്ദേശിക്ക കയം ചെയ്യതോടുകടി ചികിത്സയുടെ ആദ്യപടി നിവ്വഹിച്ച കഴിഞ്ഞു.

അടുത്തപടി ശാരീരികാസുഖം മാറു ന്നതിനതകന്ന ചികിത്സയായിരുന്ന വേണ്ടിയിരുന്നത<sup>െ</sup>.

> ''വാതാമയഹരം യത്സ്യാദ്യദ്ധാ മുച്ചാ ഹരം ഭവേത്'്യ

തത്തദ്ധി വിചൃപ്രയോക്തവും യഥാ ദോഷാനുപാനകം''µ

എന്ന പ്രമാണമനുസരിച്ചം—

''ഉന്മാദേ ചാപ്യപസ്മാരേ മൂച്ചായാം വാത ജേഗദേ പ യത° പത്മാം യദപതമാം വാത

യത° പതഥ്യം യദപതഥ്യം വാത അഭത്രാപി സമ്മതം''||

എന്നീ നിദ്ദേശങ്ങളും കണക്കിലെടുത്ത് മരുന്നുകഠാ നിശ്ചയിച്ചു. വാതകോപം, ഉന്മാദം, അപസ്മാരം, മൂച്ചാ എന്നീ രോഗ ങ്ങളുടെ ചില ലക്ഷണങ്ങളുള്ളതുകൊണ്ട് അവയെ അടിസ്ഥാനമാക്കി ചികിത്സ കഠാ ചെയ്യണമെന്നുള്ള ആചാര്യമതം കണ ക്കിലെടുത്ത് ലളിതമായ ചികിത്സാക്രമ ങ്ങഠാ പരീക്ഷിക്വോൻ തീരുമാനിച്ചു.

## നിശ്ചയിച്ച മരുന്നുക≎ം

- (1) ഹിംഗൃശീരാദി ചുണ്ണം ഓരോ സൂംൺ പാലിൽ കലക്കി കാലത്തും വൈ കന്നേരവം സേവിക്കക.
- (2) ദശമൂലാരിഷം, സാരസ്വതാരി ഷം ഓരോ ഔൺസ് രണ്ട് നേരം സേവി ക്കേ.
- (3) മാനസമിത്രം വടകം പാലിൽ അരച്ച രാത്രി സേവിഷക.
- (4) ക്ഷീരബല എണ്ണ തലയിലും, ധാന്വന്തരം കഴനു<sup>യ</sup> ദേഹത്തിലും പുരട്ടി കളിക്കം.

ഹിംഗ്ലശീരാദി ചൂണ്ണത്തിന്ന് അത്ഭത സിദ്ധികളണ്ടെന്ന് മനസ്സിലാക്കവാൻ കഴിഞ്ഞു.

സ്രോതോരോധം രോഗിക്ക് കാര്യ മായിട്ടണ്ടായിരുന്നു. അതുകൊണ്ട് സ്രോ തസുകളുടെ ശുദ്ധി ഒരു മുഖ്യ ഉപാധിയുമാ യിരുന്നു. അക്കാര്യത്തിൽ ഹിംഗൃശീരാ ദിചൂണ്ണം ഫലപ്രദമായിരുന്നം...(കായം പൊരിച്ചത്', രാമച്ചം, പച്ചകർപ്പരം, ദേവതാരം, മഞ്ഞരം, മരമഞ്ഞരംതൊലി, ഇരട്ടിമധരം, ജഡാമാഞ്ചി, ത്രിഫലതൊ ണ്ട്', ഇരിപ്പപ്പവ്' (പകരം കറത്ത മന്തി രിയമാകാം) സമം ഉണക്കി ശീലപൊടി യാക്കുക.)

ആചാര്യ മതമന്ദസരിച്ച് — ചിന്ത. ധാത്രക്ഷീണത, ഭയം, മാനസിക ദുർബ്ബല ത, ബീജദോഷം എന്നീ കാരണങ്ങറം കൊണ്ടാണ<sup>്</sup> അചലവാതം ഉണ്ടാകന്നത<sup>്</sup>. സ്രോതോരോധവും, വാതകോപവം ഉഖ്യ ഘടകങ്ങളാണ<sup>ം</sup>. മാനസിക തയും, തന്മുലം സംഭവിച്ച ചിന്താഭാര വം തൽഫലമായി ക്രമേണ അന്നപാനാ ദികളിലുണ്ടായ അശ്രദ്ധേയം കാരണം സം ഭവിച്ച ധാതുക്ഷീണവം, സ്രോതോരോധ ത്തിന്നം, വാതകോപത്തിന്നം വഴിതെളി യിച്ച. മഖ്യകാരണമായ മാനസികസം ഘർഷത്തിന്ന് പ്രതിവിധി കണ്ടതോടെ രോഗത്തിൻെ ആക്രമണശക്തി കറഞ്ഞു. പിന്നീട് ശാരീരികാരോഗ്യം വീണ്ടെട്ട ക്കുവാനുള്ള ശ്രമം എളപ്പമായി.

ഈ കാര്യത്തിൽ, യുവതിക്ക് രോഗ ത്തിൻെ യഥാർത്ഥ സ്ഥിതിയെപ്പാറി മനസ്സിലാക്കുന്നതിന്നും, അവളുടെ കൂടി സ ഹകരണത്തോടെ മാത്രമേ രോഗവിമക്തി യുണ്ടാകുകയുള്ള എന്ന് ബോദ്ധ്യപ്പെടുത്തു ന്നതിന്ന് നടത്തിയ ശ്രമവും തുടർന്ന് അവാം കാണിച്ച സഹകരണവും എന്നിൽ അർപ്പിച്ച വിശ്വാസവമാണ് പൂർണ്ണഫല പ്രാപ്പിയ്യ സഹായിച്ചതെന്ന് എടുത്തുപറ

> ''ധീ ധൈര്യാത്മാഭി വിജ്ഞാനം മനോ ദോഷൌഷധം പരം''

എന്ന തത്താമനസരിച്ചുള്ള ചികിത്സാക്രമ മാണ് ഇക്കാര്യത്തിൽ ഏററവും ഫലപ്രദ മായിട്ടുള്ളത്.

## COMBATING ANGINA, HEAD COLD AND FLU (From Soviet Union)

DOCTOR'S ADVICE

The feature about Doctor K. Allayarov from Moscow who collected folk medicine recipes against catarrhal diseases (No. 441,1985) aroused the interest of many readers, in particular, E. Barbalat of Bucharest. Here we publish a few medicinal treatments from K. Allayarov's collection. Naturally, the choice of remedies will depend on the climate and flora of each region.

- Common Onion: Exhibits a disinfecting effect and is used in treating flu, acute head cold and angins. The volatile substance from a fresh onion slice is inhaled for 2 to 3 minutes several times a day. Or, the onion is grated, the juice is aqueezed out and mixed with equivalent amounts of honey and cream. Four drops of the mixture are put in each nostril 5 to 6 times a day. A garlic mixture can be prepared and administered in exactly the same way.
- Garden carrot: Fresh juice mixed with an equivalent amount of honey is used against acute head cold by putting 4 to 6 drops in each nostril 4 or 5 times a day.
- Rutabaga : Grind the seeds in warm water and gargle 4 or 5 times a day to treat acute inflammation and angins.
- Cabbage : Fresh juice diluted with warm water is used as throat gargle.
- Common beet: Fresh juice diluted with an equivalent amount of water is used as throat gargle against angins, pharyngitis and laryngitis.
- Red bilberry : Its leaves contain various vitamins and tannins Used as a gargle warm infusion (a spoonful of leaves per glass of boiling water) 3 to 5 times a
- Grapes : The infusion or tea or dried grape leaves (a spoonful per glass of boiling water) is used to treat angina and acute throat inflammations.

  Gargle 3 or 4 times a day.
- Strawberry: Its aqueous infusion kills many kinds of pathogenic microbes. Gargle with infusion (2 spoonfuls per glass of boiling water) to treat angina and acute throat inflammation 3 to 5 times a day. Strawberry leaves and roots also possess curative powers. An aqueous infusion containing 2 spoonfuls of dried leaves per glass of boiling water is used for times a day.
- Apricots: In central Asian folk medicine apricot pits ground to powder have been in use since ancient times. A spoonful of the powder is mixed with a spoonful of honey for the treatment of inflammatory diseases of the respiratory tract. The mixture is washed down with warm milk.
- Wheat : Warm wheat-bran water (2 spoonfuls per glass of water are boiled for 5 to 7 minutes) is taken with honey (1 tea-spoonful of honey per half a glass of the herbal water) to treat acute diseases of the respiratory tract.
- Horseradish : Diluted with an equivalent amount of water, the juice is a recognised folk medicine against angina and throat inflammation. Gargle with one quarter of a glass of warm solution 4-5 times a day.

## TO THE ATTENTION OF CONTRIBUTORS

## SUBMISSION OF PAPERS

Manuscripts should be submitted in three typewritten copies in double space sheets of Crown Ouarto size with wide margins.

Submission of manuscript is held to imply that the paper has not been published elsewhere and that, if accepted, it will not be republished in any other journal in the same or similar form without the prior written permission of the Chief Editor.

#### ARRANGEMENT

Manuscripts have to be in their final form when submitted. The first page should contain the main title of the paper and a running headline, author's name, department, institution or hospital, location and country. The main title of the paper should contain words necessary for correct indexing and be as brief as clarity permits.

The second page should contain an abstract, not exceeding 200 words with pertinent information on the material and methods used, important results and major conclusions.

The third page should begin with the introduction part of the peper. The subject matter should then be clearly arranged with suitable headings, preferably the following and in this order: Material, and Methods, Results, Discussion, Acknowledgements and References. The paper should end with the date of submission and the exact address for correspondence with the first author.

#### SI UNITS

Wherever possible, authors should express weights, measures and degrees of temperature in SI Units using the correct abbreviations.

#### TABLES

All tables should be typed on separate sheets, they should be numbered with Roman numerals and each table must be accompanied by a descriptive text, which make the substance of the table comprehensible without reference to the text.

The most suitable location of a table in the printed paper should be indicated in the left margin of the manuscript.

#### LLUSTRATIONS

Line drawings should be submitted as original artwork executed in black ink. Words and figures should be big enough to be easily readable after size reduction. Continuous tone illustrations should be submitted as un-mounted glossy prints, suitable for half tone photograpy. The suthor's name and the title of the paper should appear on the back of each illustration, the top of the figures should be indicated. Figures should be numbered in Arabic numerals and referred to in the text as "Fig 1" etc. The approximate position of figure should be indicated in the margin of the manuscript. Each figure must have a descriptive legend, which should be typed on an attached sheet.

#### REFERENCES

The reference list should contain only necessary references. It shall be arranged in the order in which the references appear in the text and numbered accordingly. Abbreviations should be in conformity with the style of Index Medicus. (New series). Examples:

- Verma, S. D. Mizaund, A and Knioghita, J. H. Diabetic Cataracts and flavanoids, Science, 198: 208, 206, 1977.
- Brar F. S. K. Drug interactions. In Essentials of Pharmacotherapeutics P. 84–92. New Delhi, S. Chand & Co. 1985.

Italics are marked in the manucript by underlining.

#### GENERAL

Authors are requested in the interest of all concerned to restrict the length of the papers Papers should not exceed 8 printed pages, including tables and illustrations. Extra illustrations and tables have to be paid for 25 reprints would be supplied on nominal charge.

# KOTTAKKAL, the Ayurvedic institution for 21st century

Ayurveda: a precious gem among the glorious traditions of India! But traditions need contemporary re-interpretation! Message of the ancient to be made alive in the present!

Kottakkal Arya Vaidya Sala, the symbol of Ayurvedic renaissance makes ayurvedic traditions relevant to the contemporary Spreading the immortal message: Ayurveda is more than effective drugs, herbs & remedies it's knowledge of the art & science of living—creating that harmony which the modern man yearns for

KOTTAKKAL—WHERE THE SCIENCE OF SAGES IS ADAPTED TO MODERN AGES



Printed at the Mathrubhumi M.M. Press and published by Aryavaidyan P. K. Warrier, Managing Trustee,
Arya Vaidya Sala, Kottakkal for and on behalf of Arya Vaidya Sala, Kottakkal.

Chief Editor: Aryavaidyan N. V. K. Varier, M. A.

# āryavaidyan

A Quarterly Journal of the Arya Vaidya Sala, Kottakkal

November 1987

Arya Vaidya Sala, Kottakkal

Vol. 1, No. 2

CONTENTS

| Editorial                                                |                                                | 67  |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----|
| From the pages of Vagbhata                               | N. V. K. Varier                                | 68  |
| Rasayana Treatment — A Physician narrate<br>Vaidyamatham | s his experience<br>Valiya Narayanan Nambudiri | 74  |
| Viral Hepatitis (Kamala) — Treatment with                | Ayurvedic Drugs<br>K. Nisteswar & M. L. Naidu  | 80  |
| Dhanvantari                                              | K. Kunjunni Raja                               | 85  |
| Surgical Heritage of Ayurveda                            | C. N. Parameswaran                             | 89  |
| My Experience of Rasayana Treatment —A                   | Patient G. F. Barabino                         | 98  |
| Gorochanam — A Chemist's observations                    | A. M. D. Nambudiri                             | 104 |
| An Ayurvedic Approach to Psoriasis                       | P. S. Varier                                   | 109 |
| Arditam (Facial Paralysis)                               | G. L. Misra                                    | 117 |
| A Report - Medicina Alternativa — 25th Ann               | iversary                                       | 120 |
| Message from Dr. S. Yasuda                               |                                                | 124 |
| AVS Founder's Day Celebrations                           |                                                | 126 |

## MALAYALAM

| ച്വട സാര ഹൃദ്നാൻങ്ങരം     | വൈടുരണം പി. എസ°. വാരുർ          | 129 |
|---------------------------|---------------------------------|-----|
| albothe i                 | കെ. രാഘവൻ തിതമൽപ്പാട്, ചാലക്കടി | 133 |
| പ്രഭാവും അചിന്ത്യമോ?      | ്യ പി. ആർ. വാര്യർ               | 139 |
| അചലവാതം ഒരു ചികിത്സാനുഭവം | ്ട ജെ. വി. തച്ചിൽ               | 148 |